
 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

277 
 

UMA HERANÇA CULTURAL CONSOLIDADA NA MEMÓRIA 
COLETIVA: O MINEIRO-PAU EM BARÃO DO MONTE ALTO 

(MG) 
 

Pollylian Assis Madeira1 
Regina M. do Rego M. de Abreu2 

Resumo: O presente trabalho apresenta elementos de uma pesquisa de 

doutorado desenvolvida no âmbito do Programa de Pós-Graduação em Memória 

Social da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, dialogando entre 

os temas memória e patrimônio, expondo narrativas dos líderes de uma 

manifestação cultural do município de Barão do Monte Alto (MG). Localidade 

culturalmente rica em suas tradições demonstradas em suas manifestações 

culturais, destaca-se o Mineiro-pau com as apresentações no Micareme. Esta é 

uma festa realizada no período da Semana Santa e demonstra a particularidade 

do município em agregar celebrações de cunho sagrado, profano e folclórico. 

Além da pesquisa bibliográfica realizada para o desenvolvimento deste estudo 

fundamentando-se em autores específicos sobre os temas, utilizou-se também 

como método pesquisas de campo com estudo etnográfico e entrevistas 

qualitativas semiestruturadas com os responsáveis por esta expressão cultural. 

Com o relato da história oral apresentada pelas narrativas de alguns dos 

envolvidos, percebeu-se a preservação da identidade de um povo através da sua 

manifestação cultural ainda não patrimonializada, mas valorada na memória de 

uma comunidade que a chama por folclore. 

 

Palavras-chaves: Memória, Patrimônio, Mineiro-pau. 
 

Abstract: This paper presents elements of a doctoral research project developed 

within the Graduate Program in Social Memory at the Federal University of the 

State of Rio de Janeiro. It discusses the themes of memory and heritage and 

presents narratives of leaders of a cultural manifestation in the municipality of 

Barão do Monte Alto, Minas Gerais. A culturally rich locality, reflected in its 

traditions, the Mineiro-pau (Pau Mineiro) stands out with its performances at 

Micareme (Micareme). This festival takes place during Holy Week and 

demonstrates the municipality's unique ability to combine sacred, secular, and 

folkloric celebrations. In addition to the bibliographic research conducted for this 

 
1 Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Memória Social – UNIRIO - 
pollylianassismadeira@gmail.com 
2 Professora do Programa de Pós-Graduação em Memória Social – UNIRIO - 
abreuregin@gmail.com 

mailto:abreuregin@gmail.com


 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

278 
 

study, based on specific authors on the topics, field research with ethnographic 

studies and semi-structured qualitative interviews with those responsible for this 

cultural expression were also used as methods. Through the oral history 

presented in the narratives of some of those involved, we observed the 

preservation of a people's identity through their cultural manifestation, which is 

not yet recognized as heritage but is valued in the memory of a community that 

calls it folklore. 

Keywords: Memory, Heritage, Mineiro-pau. 

 

Introdução 

Barão do Monte Alto está situado no interior de Minas Gerais, na região da 

Zona da Mata Mineira, ocupando uma área de 199,11 km². Segundo o censo de 

2010 (IBGE, 2010), o município contava com uma população de 5.720 

habitantes. O nome da cidade é uma homenagem a Francisco Alves da Silva 

Pereira, um dos primeiros moradores da região e proprietário da antiga Fazenda 

Monte Alto. Além de fazendeiro, ele também atuava como comissário de café, 

transportando o produto em tropas até a então capital do Império, o Rio de 

Janeiro. Em reconhecimento aos seus feitos, foi agraciado por Dom Pedro I com 

o título de “Barão do Monte Alto”, em alusão ao nome de sua fazenda (MADEIRA, 

2023). 

A cidade é bastante conhecida por suas festas populares, sendo uma das 

principais o Micareme3, que ocorre durante a Semana Santa, período 

tradicionalmente sagrado. Durante esse tempo, além das apresentações 

religiosas, como a Encenação da Paixão, Morte e Ressurreição de Cristo, 

também são realizadas manifestações folclóricas e a de maior destaque é o 

Mineiro-pau. Neste mesmo período haviam também apresentações de desfiles 

de Blocos Carnavalescos no sábado e domingo, após as apresentações 

religiosas. No entanto, apesar de algumas tentativas para manter essas 

tradições, em 1995, eles foram extintos. 

 
3 Conhecido como “carnaval fora de época”, iniciou-se um pouco mais de 30 anos, com o intuito 
de receber visitantes e os montealtenses ausentes. 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

279 
 

A origem do Mineiro-pau remonta às experiências de um lavrador local que, 

ao voltar do trabalho, enfrentava situações inusitadas que decidiu transformar 

em um folguedo popular. Montado em uma mula ou burro e munido de um 

porrete, se o lavrador encontrasse um boi bravo (fig. 1), ele descia da sua 

montaria e lutava com o animal. Por isso, a apresentação do Boi acompanha o 

Mineiro-pau. Essa manifestação cultural foi criada em Barão do Monte Alto pelo 

lavrador Valdevino Sabino da Gama, conhecido como Mestre Gama, na Fazenda 

do Zé Carvalho (Madeira, 2023). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       Figura 1 – Boi que acompanha           Figura 2 – Batedores de pau 
      o Mineiro-pau             Fonte: Arquivo pessoal, 2025 
       Fonte: Arquivo pessoal, 2024            

 

A manifestação cultural que homenageia os mineiros é representada por 

uma apresentação folclórica que envolve crianças, mulheres, jovens, idosos e 

famílias. Aproximadamente 30 participantes, os chamados batedores de pau (fig. 

2), se reúnem ao som de uma música original composta por um dos integrantes 

do grupo. Os instrumentos utilizados incluem sanfona de oito baixos, zabumba, 

reco-reco, triângulo, chocalho, tamborim e pandeiro. Transmitida de geração em 

geração, essa herança cultural se consolidou como um bem cultural coletivo e 

parte fundamental da história e identidade de Barão do Monte Alto.   Diante 

desse contexto, o objetivo deste trabalho é apresentar parte dos registros da 

pesquisa de doutoramento em andamento no município de Barão do Monte Alto 

(MG), enfocando a manifestação cultural do Mineiro-pau. 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

280 
 

Percebeu-se, após contato com os envolvidos, o reconhecimento desta 

manifestação cultural consolidada na memória coletiva e, mesmo ainda não 

patrimonializada, representa a identidade de um povo que a chama por folclore. 

 

Metodologia  

A pesquisa baseou-se em ampla fundamentação teórica, com autores 

como Pollak (1992), que aborda memória, identidade e pertencimento; 

Rodrigues (2012), que discute o conceito de patrimônio; e Brandão (1984), que 

explora o significado do folclore. Em julho de 2024 e abril de 2025, foram 

realizadas pesquisas de campo com abordagem etnográfica, a fim de 

compreender e retratar a complexidade e os sentidos atribuídos ao Mineiro-pau 

pelos seus praticantes. 

Os registros foram feitos sistematicamente por meio de fotografias, 

filmagens, gravações, anotações e relatos escritos. Foram ouvidos diversos 

interlocutores, especialmente os responsáveis pela organização e execução da 

manifestação cultural em seus diversos grupos. Entrevistas qualitativas 

semiestruturadas foram conduzidas com líderes da manifestação, participantes, 

moradores locais e representantes do poder público. 

 

Resultados e Discussões  

Estudar sobre patrimônio envolve a compreensão do termo cultura e esta 

é um fenômeno complexo ligado a existência humana. O conceito de cultura é 

apresentado por Botelho (2001, p.74) em duas dimensões: a antropológica e a 

sociológica. Na dimensão antropológica a cultura “se produz através da interação 

social dos indivíduos, que elaboram seus modos de pensar e sentir, constroem 

seus valores, manejam suas identidades e diferenças e estabelecem suas 

rotinas”. A sociológica compreende a cultura como “uma produção elaborada 

com a intenção explícita de construir determinados sentidos e de alcançar algum 

tipo de público, através de meios específicos de expressão” (BOTELHO, 2001, 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

281 
 

p.74). Esta última dimensão trás o entendimento do alcance da cultura para 

visualização além da comunidade a qual faz parte, o visitante. 

A noção de cultura passa a incluir o conhecimento, as estruturas 

arquitetônicas, a arte, a moral, as leis, os costumes, os hábitos e qualquer outra 

forma de demonstração que expresse a vida de um povo. Estas manifestações 

são a identidade de uma sociedade, expressando um sentimento compartilhado 

que manifesta singularidade; ela mesma contém valores humanos indiscutíveis. 

Nesse sentido, o patrimônio deve estar integrado ao cotidiano das pessoas 

e ser parte de políticas que proponham sua valorização com o intuito de 

fortalecer a cidadania e a qualidade de vida, gerando renda e empregos. O 

aumento do interesse por bens culturais impulsionou significativamente o 

crescimento de coleções e museus públicos e privados, além de abrir espaço 

para o uso turístico e comercial do patrimônio, como na produção de souvenirs 

que conectam o visitante à experiência cultural. O patrimônio passa a ser visto 

não apenas por seu valor histórico, mas também como elemento ativo nas 

dinâmicas sociais, econômicas e culturais (CORÁ, 2011, p. 77). 

A preservação desses elementos é feita por meio do entendimento de 

patrimônio imaterial, que reconhece aspectos da vida da comunidade e a cultura 

do povo (GONÇALVES, 2003, p. 24). 

Ampliando a discussão, Rodrigues (2012, p. 4) considera o patrimônio 

cultural como um conjunto de bens, materiais e imateriais, que são valorizados 

pela relevância histórica e interesse coletivo. Para o autor, o patrimônio recorda 

o passado, funciona como uma convocação e um testemunho da memória 

coletiva, representando símbolos sacralizados escolhidos por grupos sociais, 

como expressão do que deve ser protegido para as futuras gerações. 

Santana e Simões (2015, p. 96) complementam essa ideia, afirmando que 

o valor do patrimônio cultural reside em seus significados simbólicos, os quais 

remetem à história, à identidade cultural e à memória dos indivíduos e dos 

grupos. Com base nas relações sociais e nas práticas cotidianas, as pessoas 

atribuem significado aos bens, passando a identificá-los como patrimônio. Assim, 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

282 
 

identidade, patrimônio e memória formam um conjunto importante para a 

valorização cultural.  

Os valores atribuídos ao patrimônio cultural são construídos a partir das 

práticas cotidianas, da memória coletiva e da identificação de um grupo com 

determinada expressão cultural. Quando uma comunidade reconhece uma 

tradição como parte de sua herança, ela a legitima como patrimônio. 

 
É o conjunto de bens, materiais e imateriais, que são considerados de interesse 
coletivo, suficientemente relevantes para a perpetuação no tempo. O patrimônio 
faz recordar o passado; é uma manifestação, um testemunho, uma invocação, ou 
melhor, uma convocação do passado. Tem, portanto, a função de (re)memorar 
acontecimentos mais importantes; daí a relação com o conceito de memória 
social. [...] É o conjunto de símbolos sacralizados, no sentido religioso e ideológico, 
que um grupo, normalmente a elite, política, científica, econômica e religiosa, 
decide preservar como patrimônio coletivo (RODRIGUES, 2012, p. 4). 

 

A memória, por sua natureza, baseia-se nas vivências coletivas e é 

constantemente ressignificada no presente. Ela atua como um fio condutor nas 

relações sociais, contribuindo para a formação de subjetividades dentro dos 

grupos. É a memória que define o que é comum ao grupo, o que o diferencia, e 

o que o mantém coeso. Conforme Pollak (1992), a memória, enquanto 

lembrança viva, só se concretiza e se fortalece quando associada ao sentimento 

de pertencimento. 

Memória e patrimônio estão profundamente entrelaçados, pois são eles 

que conferem sentido de pertencimento a um grupo. Segundo Lopez (2008, p. 

33), memória pode ser compreendida como o conjunto de registros simbólicos 

que moldam a identidade, a forma de viver e o modo de ver o mundo, com base 

nos contextos históricos e culturais do grupo social. Essa memória compartilhada 

confere a cada indivíduo o sentimento de pertencimento. 

Pollak (1992), acredita que “as identidades se constroem a partir de visões 

do passado, que funcionam como pontos de referência para determinados 

grupos e fornecem coerência, no tempo, a seus quadros de representação 

simbólica”. Acontecimentos do passado são lembrados conforme sua 

importância para os indivíduos que recordam por sua contribuição na construção 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

283 
 

da identidade e das relações pessoais. O resgate de tradições, práticas sociais 

e espaços antigos torna-se um meio importante de reafirmação identitária 

(CORÁ, 2011, p. 64). 

Os patrimonios imateriais fazem parte da construção da memória coletiva 

de uma comunidade e podem ser apresentadas por meio das festas populares. 

Estas reforçam a identidade de um povo por meio de músicas, rituais e narrativas 

que evocam lembranças e fortalecem vínculos comunitários. Ao buscar proteger 

sua memória, a comunidade constrói uma narrativa que serve como identidade 

para as futuras gerações. A identidade e a memória de um povo são reforçadas 

por meio das festas, cânticos, rituais, narrativas que se repetem dia após dia, 

exercendo a função de lembrança das tradições para o grupo (ABREU, 2007, 

p.54). 

As expressões culturais muitas vezes são criadas a partir das experiências 

de determinados grupos que vivenciam situações cotidianas envolvendo a 

economia local, transformando algumas vezes em folguedo. Brandão (1984, 

p.36) explica que: 

 
o folclore pode abrir-se a campos mais amplos da cultura popular (a cultura feita 
e praticada no cotidiano e nos momentos cerimoniais da vida do povo, ou dos 
diferentes povos que há no povo) e incorpora aquilo que, sendo ainda de um autor 
conhecido, já foi coletivizado, incluído no “vivido e pensado” do povo (...). 

 

A cultura popular é constituída essencialmente do sentimento de 

identidade, de história e com propósito de continuidade. O folclore também é um 

modo de tentar construir um laço entre o presente e o passado, mas podem ser 

preservados através do processo de patrimonialização. Este, precisa de dois 

fatores essenciais para que haja o comprometimento: “a existência de um 

interesse social pelo objeto imaterial e a possibilidade de um conhecimento 

desse objeto e de seu mundo de origem” (DAVALLON, 2015). 

Devido ao extenso material coletado, serão aqui relatadas apenas algumas 

informações. Os principais líderes atuais dos grupos de Mineiro-pau são Jaime 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

284 
 

Marques Ferreira (fig. 3), Maria de Lourdes Ventura Silva (fig. 4) e Tereza Costa 

Alves (fig. 6). 

O envolvimento do Sr. Jaime vai além da liderança: ele também atua como 

músico, artesão dos bonecos (Mulinha, Jaguará, Boi, Jacaré, Zebrinha) e 

personagens (Fantasma, Florentina, Colombina), além de coordenar os ensaios. 

Embora não saiba a data exata da origem da manifestação, ele reconhece 

Mestre Gama como seu criador, lavrador que transformou experiências do 

cotidiano rural em expressão artística. Jaime também destaca que as músicas 

mantêm o mesmo ritmo, mas que as letras são renovadas. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
             Figura 3 – Jaime M. Ferreira                 Figura 4 – Maria de Lourdes e filha Cremilda 

         com a Florentina        Fonte: Arquivo pessoal, 2025 
          ‘     Fonte: Arquivo pessoal, 2024    

 

Durante a entrevista, o senhor Jaime me convidou a visitar o espaço onde 

são guardados os equipamentos, personagens, bichos, vestimentas e 

instrumentos utilizados na manifestação cultural do Mineiro-pau, apresentando 

detalhadamente cada elemento envolvido na tradição. No trajeto até o local, 

Jaime compartilhou a história de como iniciou seu próprio grupo de Mineiro-pau. 

Relatou que um homem do Rio de Janeiro, natural de Barão, propôs lhe doar um 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

285 
 

jogo de camisas caso ele formasse um grupo próprio, em vez de continuar 

participando de grupos organizados por outras pessoas. No entanto, a condição 

era de que o novo grupo fosse originado e mantido no bairro Distrito. 

Ao longo da entrevista, sempre que falava sobre o Mineiro-pau, o 

entrevistado fazia questão de usar o termo “folclore” – o que se revela um 

aspecto significativo para os fundamentos desta pesquisa. Segundo Brandão 

(1984, p. 35), o folclore inclui lendas, saberes e mitos, transmitidos oralmente ao 

longo das gerações, sendo incorporado ao modo de vida de grupos específicos 

— como aconteceu em Barão do Monte Alto, onde lavradores deram origem à 

tradição. 

Jaime conta que a formação total dos participantes fica em torno de 50 

pessoas, 10 bichos com bonecos (fig. 5), 30 batedores de pau, o cantador, os 

bateristas, as pessoas que cantam dando a resposta do Mineiro-pau. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

    Figura 5 – Bichos e Bonecos 
    Fonte: Arquivo pessoal, 2025 

 

Dona Maria de Lourdes, com o apoio da filha Cremilda V. da Silva Peres 

(49 anos, fig. 4), relembra que os primeiros a realizar a manifestação no distrito 

de Silveira Carvalho foram Antonio Porciano e o sobrinho Sebastião Xavier da 

Silva (Bastiãozão), seu marido. Após o falecimento de Antonio, Bastiãozão deu 

continuidade à tradição, levando-a para a sede do município. Para custear as 

apresentações, ele vendia arroz e feijão produzidos em sua roça. Após sua 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

286 
 

morte, Dona Maria de Lourdes manteve a tradição com ajuda do filho: “Meu 

marido era dono do Mineiro-pau e depois do seu falecimento decidi continuar o 

legado dele” (Maria de Lourdes, 2024). Posteriormente, interrompeu as 

atividades, repassando os materiais a um grupo do distrito de Cachoeira Alegre. 

Observa-se nos relatos a noção de “pertencimento”, “valores familiares”, 

“reprodução”, algumas das características preponderantes identificadas no 

conceito de cultura e, consequentemente de patrimônio. 

Anos mais tarde, incentivada pela neta, tentou retomar a tradição, mas foi 

informada de que os materiais haviam sido destruídos por um incêndio. 

Restaram apenas as estruturas de ferro dos bonecos, sendo necessário 

confeccionar novas vestes. Diante dos altos custos e sem produção agrícola 

própria, ela passou a depender do apoio da comunidade e de incentivos públicos. 

Outra responsável por um grupo de Mineiro-pau é Dona Tereza Costa 

Alves (78 anos, fig.6), do bairro Arraila Velho. Dona Tereza conta que ela 

presenciava o Mineiro-pau com a organização do seu sogro Augusto Alves 

Ribeiro, no bairro Califórnia. Após o casamento com Nilson Augusto Alves (filho 

de Augusto), Dona Tereza ajudava na confecção dos bichos que faz parte das 

apresentações do folguedo. Estes eram feitos de taquara, retiradas do mato. A 

entrevistada conta que antes, além da estrutura do bicho ser de taquara, a 

cobertura dele que é de pano, era toda costurada a mão. Hoje a armação é feita 

de ferro e o pano que cobre o bicho é feito em máquina de costura. 

Com o falecimento de Augusto, Nilson (conhecido como Buru) assumiu a 

liderança, por volta de 1980, saindo do bairro Califórnia para o bairro Arraial 

Velho, onde residia com a esposa Tereza. Aos 78 anos de idade Nilson saiu com 

o grupo pela última vez, vindo a falecer de Covid em outubro de 2020. A partir 

de então, Dona Tereza e filhas assumiram a responsabilidade do grupo. Hoje, 

idosa e com problemas de saúde, Dona Tereza conta com a colaboração das 

filhas Sandra Costa Alves (54 anos, fig. 7) e Lilia Aparecida Alves Brito (45 anos) 

que se tornaram mais ativas. Sandra, no momento do relato, expressou tamanho 

sentimento de pertencimento: 

 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

287 
 

“É amor. Nós toda a vida acompanhamos o meu pai. Essas coisas aqui que eu aprendi, foi 

com ele, minha tia, os pessoal da família mesmo, que mexe com esse negócio de levar o 

pau. Desde a época do meu avô... Nunca mudou de família, e tradição foi a mesma. 

Tradição é tradição... Morre, aí outros vêm e pegam... Assim que a gente governa o negócio” 

(Sandra C. Alves, 2025). 

  

 

 

 

 

 

 

 

           Figura 6 – Tereza C. Alves        Figura 7 – Sandra C. Alves 
       Fonte: Arquivo pessoal, 2025     Fonte: Arquivo pessoal, 2025 

 

O sentimento de pertencimento expressado nas falas de Sandra está 

relacionado à transmissão de valores e ao reconhecimento de um bem como 

parte da história de um grupo. Como destaca Cruz (2012, p. 95), o patrimônio 

cultural é uma criação histórica e social que carrega consigo uma aura simbólica 

de herança transmitida entre gerações. 

Observou-se, conforme as falas dos entrevistados, que todos os grupos 

apresentam dificuldades de compras dos materiais para a construção ou 

manutenção dos equipamentos e/ou personagens que compõem o Mineiro-pau. 

No início de 2024, a prefeitura repassou recursos por meio da Lei Paulo Gustavo, 

parte dos quais foi destinada aos grupos de Mineiro-pau. 

A participação do poder público na entrevista contou com a presença da 

Secretária Municipal de Educação, Desenvolvimento, Esporte, Cultura, Lazer e 

Turismo Marcelle Cardoso Alvim Cirino e da Secretária da Assistência Social 

Juliana da Cunha Gonçalves; apresentando informações sobre os registros dos 

patrimônios culturais do município e como estão sendo realizados os processos 

para proteção dos mesmos, os eventos envolvendo apresentações das 

manifestações culturais, realização de reuniões com os envolvidos das 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

288 
 

expressões culturais locais, a política de cultura do município e os projetos que 

envolvem as verbas de incentivo à cultura. As entrevistadas apresentaram os 

livros da Política Municipal de Proteção ao Patrimônio Cultural de Barão do 

Monte Alto, referentes aos exercícios de 2024 e 2025, documentando ações já 

realizadas e propostas futuras. 

 

Considerações Finais 

A pesquisa etnográfica permitiu constatar que os entrevistados 

reconhecem e valorizam o Mineiro-pau como patrimônio cultural de Barão do 

Monte Alto, mesmo ainda não tendo passado por um processo formal de 

patrimonialização. A patrimonialização do imaterial vem sendo compreendida 

como uma alternativa possível para o resgate e a valorização de algumas 

manifestações culturais, fortalecendo e preservando o patrimônio cultural 

imaterial de uma localidade. Neste sentido, a salvaguarda dos patrimônios 

culturais de Barão do Monte Alto pode colaborar para salvaguardar o patrimônio 

local e, além disto, para o fortalecimento da identidade cultural dos moradores 

locais. 

O envolvimento e a participação dos entrevistados, podem ser percebidos 

nos comentários, comprovando o sentimento de pertencimento dos locais 

quando narram como eram e ainda são obtidas as vestimentas e os instrumentos 

para as apresentações das manifestações culturais locais. Com esta prática, eles 

demonstram a importância do envolvimento coletivo para a manutenção das 

manifestações culturais, através das doações, recurso do próprio bolso, entre 

outras formas de garantir a continuação destes eventos. 

O reconhecimento espontâneo, por parte da própria comunidade, é 

fundamental para a preservação e revitalização da tradição, funcionando como 

instrumento de desenvolvimento e consolidação da cultura local. É possível 

considerar que a manifestação cultural da localidade em estudo continua 

representando um referencial da memória coletiva para os moradores da referida 

cidade. 



 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

289 
 

Em 2024, o poder público demonstrou empenho em apoiar tais 

manifestações. No entanto, com a mudança de gestão municipal em 2025, será 

necessário realizar novos estudos para avaliar a efetividade das políticas 

culturais em vigor, a continuidade ou novos processos que assegurem a 

conservação, valorização e preservação dos bens culturais de Barão do Monte 

Alto (MG). 

Manifestações culturais são expressões vivas da identidade de um povo — 

sejam tradições, costumes ou festas populares — e cumprem papel essencial 

na preservação dos saberes e valores de uma sociedade. O Mineiro-pau, em 

Barão do Monte Alto, é um exemplo concreto de como o folclore, enraizado na 

memória coletiva, contribui para manter viva a cultura local. 

 

Referências 

ABREU, Regina. Patrimônio Cultural: Tensões e disputas no contexto de uma 

nova ordem discursiva. IN: Apostila Seminários Temáticos Arte e Cultura 

Popular. Primeira Edição, 2006 /2007. Museu Casa do Pontal, Rio de Janeiro. 

2007. p. 54-63. 

BOTELHO, Isaura. DIMENSÕES DA CULTURA E POLÍTICAS PÚBLICAS. São 

Paulo em perspectiva, 15(2) 2001. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/spp/a/cf96yZJdTvZbrz8pbDQnDqk/?format=pdf&lang=pt 

Acesso em: 12 mar. 2022 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é folclore. São Paulo: Editora Brasiliense. 

Coleção Primeiros Passos. 4ª Edição. 1984. 

CORÁ, Maria Amelia Jundurian et al. Do material ao imaterial: patrimônios 

culturais do Brasil. 2011. 

CRUZ, Rita de Cassia Ariza da. “PATRIMONIALIZAÇÃO DO PATRIMÔNIO”: 

ENSAIO SOBRE A RELAÇÃO ENTRE TURISMO, “PATRIMÔNIO 

CULTURAL” E PRODUÇÃO DO ESPAÇO. GEOUSP - Espaço e Tempo, São 

Paulo, Nº 31, pp. 95 - 104, 2012. 

DAVALLON, Jean. Memória e patrimônio: por uma abordagem dos regimes de 

patrimonialização. IN: DODEBEI, Vera; TARDY, Cécile. Memória e novos 

patrimônios. Marseille: Open Edition Press, 2015. Disponível em: 

https://books.openedition.org/oep/866 

https://www.scielo.br/j/spp/a/cf96yZJdTvZbrz8pbDQnDqk/?format=pdf&lang=pt


 ALMANAQUE MULTIDISCIPLINAR DE PESQUISA                                             ISSN 2359-6651

 

 

 

 
 

NÚMERO 2 2025.2  
 

290 
 

GONÇALVES, José Reginaldo Santos. O patrimônio como categoria de 

pensamento. IN: ABREU, Regina; CHAGAS, Mário (Orgs.). Memória e 

patrimônio: ensaios contemporâneos. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. p.49-59. 

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. v4.6.18. POPULAÇÃO 

BARÃO DO MONTE ALTO, 2010. Disponível em: 

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/mg/barao-de-monte-alto/panorama 2017. 

Acesso em: 20 mar. 2022.  

LOPEZ, Immaculada. Memória social: uma metodologia que conta histórias de 

vida e o desenvolvimento local. 1. ed. São Paulo: Museu da Pessoa: Senac São 

Paulo, 2008. 

MADEIRA, Pollylian Assis. Barão do Monte Alto (MG): desafios para a 

valorização das manifestações culturais e para o processo de 

patrimonialização do imaterial. Monografia (Lato Sensu) Centro Federal de 

Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, 2023. 

POLLAK, M. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de 

Janeiro, v. 2, n. 3, 1992. 

RODRIGUES, D. Patrimônio cultural, memória social e identidade: uma 

abordagem antropológica. Revista Ubimuseum, v. 1, p. 45-52, 2012. 

SANTANA, Gisane Souza; SIMÕES, Maria de Lourdes Netto. Identidade, 

memória e patrimônio: a festa de Sant’Ana do Rio do Engenho, Ilhéus (BA). 

Textos escolhidos de cultura e arte populares, Rio de Janeiro, v.12, n.1, p. 87-

102, mai. 2015. 


