
 

2024 - v.2 - n.30 

EVOCAÇÃO DOS AUSENTES1: ARTISTAS NEGRAS, NEGRES E NEGROS 

NAS ARTES VISUAIS NO BRASIL 

 

Cristiane Pereira Borges2 

                         Tamara de Souza Campos3 

  

Resumo: A História da Arte Ocidental é marcada pelo apagamento das mulheres 
enquanto artistas, ao passo que, enquanto tema, as mulheres são bastante conhecidas, pois 
tornaram-se objetos miméticos para a produção de artistas homens, tidos como “grandes 
gênios da pintura”. Ao longo dos séculos, em especial em fins do século XX, com Maria 
Auxiliadora e, na atualidade, com Rosana Paulino, por exemplo, vemos surgir produções 
artísticas de mulheres negras que contam com reconhecimento nacional e internacional 
dentro do sistema de arte. Neste artigo, problematizaremos as ausências históricas da 
produção de artistas/es negras/es/os na história da arte brasileira, destacando sua 
resistência frente ao epistemicídio perpetrado à população negra até atualidade. 
Palavras- chave: Arte brasileira. Apagamentos. Artistas Negras/es/os.  
 

 

EVOCATION OF THE ABSENT: BLACK ARTISTS IN THE VISUAL ARTS IN 

BRAZIL 

 

Abstract: The history of Ocidental art is marked by the erasure of women as artists, while 
women are well known as subjects, as they have become mimetic objects to produce male 
artists, considered “great geniuses of painting”. Over the centuries, especially at the end 
of the 20th century, with Maria Auxiliadora and, currently, with Rosana Paulino, for 
example, we have seen the emergence of artistic productions by black women that have 
gained national and international recognition within the art system. In this article, we will 
problematize the historical absence of the production of black artists in the history of 

 
1 A expressão “Evocação dos ausentes” está presente no capítulo “Evocação dos ausentes, dos Silenciados 
e dos Aprisionados”, no livro Quilombismo, de Abdias Nascimento 
2 Possui graduação em Educação Artística com Habilitação em Artes Plásticas pela Universidade Federal 
do Rio de Janeiro (UFRJ). Mestranda no programa de pós-graduação em Humanidades, Culturas e Artes, 
com ênfase em Gênero, Etnia e Identidade (UNIGRANRIO). Especialista em Gênero e Sexualidade 
(Faculdade UNYLEYA). É Professora Docente I - Arte na Secretaria de Estado de Educação do Rio de 
Janeiro (SEEDUC), onde atua como professora articuladora. É Professora Docente I - Artes Visuais na 
Secretaria Municipal de Educação da Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro (SME), onde desenvolve 
projetos na Sala de Leitura. Artista-educadora, participante do Coletivo Elva e de exposições coletivas e 
individuais em espaços alternativos de cultura. Seu campo de pesquisa abrange arte e artistas 
marginalizados, estudos feministas, estudos decoloniais e educação antirracista. 
3 Professora permanente do Programa de Pós-Graduação em Humanidades, Culturas e Artes da 
Universidade do Grande Rio (UNIGRANRIO). Jovem Cientista Mulher pela FAPERJ - 2024 a 2027. 
Pesquisa arte, memória e relações de poder, a partir das ciências sociais e em perspectiva interdisciplinar. 
Doutora em Memória Social pela Unirio, graduação em Jornalismo pela Pontifícia Universidade Católica 
do Rio de Janeiro (2010) e Licenciada em Sociologia pela UNESA (2023). 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

22 

Brazilian art, highlighting their resistance to the epistemicide perpetrated against the 
black population to this day. 
Keywords: Brazilian Art. Erasures. Black Artists. 

 

Onde nossas vidas impossíveis se manifestam umas nas outras e manifestam, 
 com sua dissonância, dimensões e modalidades de mundo 

 que nos recusamos a entregar ao poder. 
Jota Mombaça4 

 

O campo das Artes Visuais é constituído por uma gama de manifestações artísticas 

que têm como foco principal a percepção através da visão. Dentre essas, estão a pintura, 

a escultura, a gravura, o desenho, a fotografia, o cinema, colagens, instalações, 

performances, design, arte digital, arte têxtil, entre outras. De acordo com Susanne 

Langer, a arte é uma linguagem presentacional5 dos sentidos, ou seja, possibilita que 

captemos as informações através das imagens. Nesse sentido, a apreensão da produção 

imagético-cultural de um povo nos permite compreender uma visão de mundo em um 

determinado período histórico. Portanto, as imagens, por serem carregadas de símbolos e 

signos de uma época, são também documentos históricos e sempre pretendem dizer algo.  

A História da Arte Ocidental se pauta em sua própria continuidade, branca, cis, 

hétero e patriarcal. Durante séculos, não foi capaz de escutar as vozes, outras vozes que 

reverberavam à margem ou mesmo dentro dos discursos formais, pois a escuta sempre 

privilegiou epistemologias eurocentradas e constituídas pela ideia do sujeito universal: 

homem branco, hetero, cis, europeu. De acordo com a autora de O Pacto da Branquitude, 

a professora e psicóloga Cida Bento:  

 
O discurso europeu sempre destacou o tom da pele como a base 
principal para distinguir status e valor. As noções de “bárbaros”, 
“pagãos”, “selvagens” e “primitivos” evidenciam a cosmologia que 
orientou a percepção eurocêntrica do outro nos grandes momentos de 
expansão territorial da Europa. [...] Assim, foi no bojo do processo de 
colonização que se constituiu a branquitude. Os europeus, brancos, 

 
4 MOMBAÇA, Jota. Não Vão Nos Matar: Cartas às que vivem e vibram apesar do Brasil. [S.l]: Cobogó, 
2021, p. 7. 
5 Conceito destacado por Ana Mae Barbosa em entrevista para a Revista Época, em 2016. Disponível em 
https://epoca.globo.com/ideias/noticia/2016/05/importancia-do-ensino-das-artes-na-escola.html  Acessado 
em 06/06/2023 
 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

23 

foram criando uma identidade comum que usou os africanos, negros, 
como principal contraste (Bento, 2022, p. 28-29). 

 
Com essas reflexões, não buscamos deslegitimar toda a produção artística 

ocidental europeia ou estadunidense, mas sim, ter um olhar verdadeiramente crítico e 

histórico, não abrindo mão de seu legado, porém, ressignificando as abordagens que nos 

foram trazidas até a atualidade. Essa reflexão surge como pauta urgente, ainda que 

atrasada, para que possamos formular outras epistemologias que se pautem nas histórias 

daqueles que resistiram a todo tipo de barbárie, apagamentos, silenciamentos instituídos, 

perpetuados e reproduzidos pelos meios de produção de conhecimento até os dias de hoje 

e para que possamos ampliar a percepção coletiva sobre a arte e sobre a vida6. Contudo, 

vale ressaltar que toda a terrível história de violência que deixou marcas tão vívidas na 

constituição da sociedade brasileira, não se deu em meio a um cenário de “cordialidade”, 

pelo contrário, sempre houve lutas. 

No pós-escrito do livro Enciclopédia negra os autores reforçam a ideia de reação 

dos escravizados, que, mesmo com o abrupto rapto de suas vidas/existências, nem por um 

segundo deixaram de lutar por sua sobrevivência e manutenção de sua ancestralidade, 

seja por meio de lutas coletivas ou insurreições individuais: 
 

o ativismo negro existe por aqui desde que o primeiro africano e a 
primeira africana puseram seus pés na então colônia americana dos 
portugueses para trabalharem coercitivamente, como escravizados nas 
lavouras. E não foram só revoltas, quilombos, associativismo e 
movimentos populares; foram também ações diárias que indicavam 
percepções políticas, sonhos, projetos, pesadelos, apostas, riscos, 
necessidades e formas de sobrevivência (GOMES, 2021, p. 18). 

 
O conceito de quilombismo trazido por Abdias Nascimento também remonta a 

essa ideia de luta de resistência frente ao genocídio epistêmico imposto à população 

negra, que, segundo Kabenguele Munanga7, “caracteriza todos os movimentos 

diaspóricos africanos do mundo”, em defesa da liberdade e em prol da valorização de 

suas práticas e saberes da negritude. Para Nascimento, 
 
Agora devolvemos ao obstinado segmento “branco” da sociedade 
brasileira as suas mentiras, a sua ideologia de supremacismo europeu, 

 
6 Este artigo é parte da pesquisa de mestrado desenvolvida no Programa de Pós-Graduação em 
Humanidades, Culturas e Artes da UNIGRANRIO.  
7 No prefácio do livro “O Quilombismo” de Abdias Nascimento (2019, p.20) 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

24 

a lavagem cerebral que pretendia tirar nossa humanidade, a nossa 
identidade, a nossa dignidade, a nossa liberdade. Proclamando a 
falência da colonização mental eurocentrista, celebramos o advento da 
libertação quilombista (Nascimento, 2019, p. 288). 
 

Portanto, o quilombismo proposto por Abdias Nascimento é “um conceito 

científico emergente do processo histórico-cultural das massas afro-brasileiras” 

(Nascimento, 2019, p.19) e que extrapola sua própria conceituação inicial, influenciando 

toda uma nova geração consciente de sua própria história.  

O pacto da branquitude permanece intacto no campo das artes, em que o fazer 

artístico das minorias é visto como pauta identitária, e como tal, destituída de sua função 

de dar continuidade ao modelo de história da arte ocidentalmente concebido. Artistas 

negros e racializados quase sempre precisam afirmar suas identidades, a fim de afirmar 

suas próprias existências, para, só então, ser “autorizado”, pela branquitude, a 

desenvolver suas próprias poéticas visuais e produções literárias. Muitas vezes, espera-se 

que o artista negro se debruce, única e exclusivamente, sobre as pautas identitárias e sobre 

a reprodução de símbolos e signos, marcadores do passado escravocrata e do presente de 

precarização.  

Tomando aqui o conceito de “escrevivência”, da escritora Conceição Evaristo, 

como uma escrita de si, mas também como uma escrita comunitária e coletiva que se 

conecta às dores do outro, conseguimos compreender a importância da reconstrução e 

ressignificação das imagens produzidas sobre a população negra brasileira feitas por 

artistas negros. A filósofa Djamila Ribeiro em seu livro O que é lugar de fala? discorre 

sobre a importância do reconhecimento e visibilidade das pautas identitárias: 
 

Tirar essas pautas da invisibilidade e um olhar interseccional mostram-
se muito importante para que fujamos de análises simplistas ou para se 
romper com essa tentação de universalidade que exclui. A história tem 
nos mostrado que a invisibilidade mata, o que Foucault chama de 
“deixar viver ou deixar morrer”. A reflexão fundamental a ser feita é 
perceber que, quando pessoas negras estão reivindicando o direito a ter 
voz, elas estão reivindicando o direito à própria vida (RIBEIRO, 2017, 
p.45). 

 
As artistas das periferias, mulheres negras e que ousam (re)discutir as relações 

étnico-raciais a partir de suas obras, podem não contar com a visibilidade quase 

automática a qual diversos artistas contam. Alguns deles são filhos e herdeiros de outros 

artistas, que tiveram e têm sua ascensão meteórica no mercado de arte, graças às estruturas 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

25 

de privilégios intrínsecas ao pacto narcísico da branquitude (Bento, 2022), no qual 

pessoas brancas são beneficiadas por outras pessoas brancas que dominam as estruturas 

de poder. Às artistas marginalizadas, cabe a resistência e a organização coletiva como 

forma de superação desse status quo. A rede NAMI8, coordenada pela artista visual 

Panmela Castro é um exemplo de coletivo artístico em prol de mudanças sociais, pois 

promove a divulgação e capacitação de artistas das periferias do Rio de Janeiro e, através 

do grafite, conscientiza as mulheres sobre violência doméstica.  A formação institucional 

das artistas das periferias não lhes garante acesso aos espaços de privilégio no sistema de 

arte. Nesse sentido, espaços independentes de cultura e museus como o MUHCAB, o 

MAR e a galeria do Instituto Pretos Novos (IPN), por exemplo, são espaços que têm 

buscado ouvir as vozes de artistas periféricos, se mostrando contra hegemônicos e 

afrocentrados, comprometidos com mudanças sociais através da arte. 

O Brasil possui, em sua formação social, o mito da democracia racial e da 

cordialidade, historicamente difundidos por pensadores brasileiros, em sua maioria 

homens brancos, pertencentes a uma elite intelectual. Como afirma Lélia Gonzalez em 

seu artigo A mulher negra na sociedade brasileira: 
 

A história oficial, assim como o discurso pedagógico internalizado por 
nossas crianças, fala do brasileiro como um ser “cordial” e afirma que 
a história do nosso povo é um modelo de soluções pacíficas para todas 
as tensões ou conflitos que nela tenham surgido. Por aí se pode imaginar 
o tipo de estereótipos difundidos a respeito do negro: passividade, 
infantilidade, incapacidade intelectual, aceitação tranquila da 
escravidão etc. (afinal, como disse Aristóteles, existem pessoas que 
nasceram para dirigir e outras para serem dirigidas). Assim como a 
história do povo brasileiro foi outra, o mesmo acontece com o povo 
negro especialmente. Ele sempre buscou formas de resistência contra a 
situação subumana em que foi lançado (Gonzalez, 2020, p.50). 
 

Desconstruir esse imaginário se torna algo necessário, mas também exaustivo. O 

epistemicídio articulado ao dispositivo de racialidade/biopoder (Carneiro, 2005) 

perpetrado à população negra e às minorias em geral, dificultam uma mudança de 

paradigma em vários aspectos da sociedade brasileira desde o pensamento social, 

perpassando os meios artístico culturais, a educação, a segurança, a saúde etc. 

 
8 “A Rede NAMI é uma organização sem fins lucrativos que tem como objetivo o uso da arte como veículo 
de transformação social, promovemos através de nossos projetos os direitos das mulheres, negros, povos 
originários, pessoas LGBTQIAP+ e pessoas com deficiência”. Retirado de https://redenami.com/ 
ACESSADO em 20/03/2024. 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

26 

 
o dispositivo de racialidade vem se constituindo historicamente em 
elemento estruturador das relações raciais no Brasil e que, dentre os 
componentes do dispositivo de racialidade que ele articula, o 
epistemicídio tem se constituído no instrumento operacional para a 
consolidação das hierarquias raciais por ele produzidas, para as quais a 
educação tem dado contribuição inestimável (Carneiro, 2005, p.33). 
 

Um país forjado no racismo estrutural/cultural e institucional, só verá mudanças 

concretas de suas fraturas coloniais à medida em que nos dedicarmos cada vez mais à 

escuta daqueles, historicamente, silenciados pelos dispositivos de racialidade que 

culminam na manutenção das estruturas racistas ainda latentes na sociedade brasileira. 

Combater as limitações do cânone e escutar as vozes de autoras como Lélia Gonzalez e 

Sueli Carneiro, por exemplo, que pensam a sociedade a partir do papel das mulheres 

negras na sociedade brasileira, pode ser um passo importante na construção de mudanças 

na produção de conhecimento. 

No âmbito da história da arte brasileira, observamos que os preconceitos, 

silenciamentos, exclusões, que estão no cerne da construção do Brasil enquanto 

sociedade, também se estabelecem /reproduzem no meio artístico, ainda carente da escuta 

de vozes periféricas/marginais tanto na produção artística quanto na curadoria das 

exposições de arte. 

A falta de referenciais contribui para o apagamento das histórias das mulheres, 

principalmente das mulheres indígenas, negras, sem-terra e trans. Portanto, como afirma 

Luciana Gruppelli Laponte, em seu artigo Sexualidades, artes visuais e poder: 

pedagogias visuais do feminino9: 
 
Importante para isso é conhecer e problematizar uma outra forma de ver 
a arte, que emerge (mesmo que à margem do discurso oficial) a partir 
de um ponto de vista feminista, procurando subverter os olhares 
canônicos para a arte, tornando visível uma polissemia discursiva, 
muito além da linguagem formal (Laponte, 2002). 

 
Em seu artigo Gênero, educação e docência nas artes visuais, a autora 

problematiza a simplificação da inclusão do protagonismo feminino e destaca conceitos 

de Griselda Pollock relativos a essa questão: 
 

 
9 Artigo publicado na Revista Estudos Feministas. vol.10 no.2 Florianópolis July/Dec. 2002. Disponível 
em <http://dx.doi.org/10.1590/S0104-026X2002000200002>. Acessado em 30/07/2017.  



 
 

2024 - v.2 - n.30 

27 

Ao sublinhar a História da Arte como uma versão canônica disfarçada 
de uma única história da arte, ou uma lenda da criatividade cristã 
ocidental, tratada simplesmente como sinônimo de arte, Griselda 
Pollock (2003) não propõe, contudo, que uma outra história da arte seja 
redigida, restituindo o devido lugar das mulheres, mas reivindica 
“intervenções feministas” neste campo de saber, aparentemente tão 
consolidado. Não basta apenas adicionar confortavelmente nomes e 
histórias de artistas mulheres esquecidas, mas redefinir os objetos que 
estudamos, as teorias e métodos que utilizamos para a produção e 
leitura de práticas artísticas e culturais (Pollock Apud Laponte, 2005, 
p.248). 

 
É de suma importância uma prática educativa em artes visuais que se volte para 

as “sujeitas” apagadas da história, que tenha um olhar crítico sobre a desumanização dos 

povos escravizados e que entenda os reflexos dos apagamentos históricos dos saberes e 

culturas dos povos originários e da população negra no processo de colonialidade que 

perdura até os dias atuais. 

Pensando no âmbito da produção artística negra, ela não precisa se encaixar em 

um modelo artístico pré-concebido, pelo contrário, essa produção não visa se legitimar 

agradando o opressor, mas enfatizar as diferenças irreconciliáveis. Portanto, os detentores 

do poder, em alguma medida, pressupõem ordenar/ regular a produção artística dos 

sujeitos marginalizados da história. Conceição Evaristo nos dirá que “a nossa 

escrevivência não pode ser lida como histórias para ‘ninar os da casa grande ’e sim para 

incomodá-los em seus sonos injustos”10 (Evaristo, 2021).  

Neste sentido, Grada Kilomba, escritora e artista portuguesa, em seu livro 

Memórias da plantação – Episódios de racismo cotidiano nos ajuda a entender a 

importância do tensionamento das questões raciais na produção de conhecimento: 
 
A realidade experenciada do racismo, os encontros subjetivos, as 
experiências, as lutas, o conhecimento, a compreensão e os sentimentos 
dos negros no que diz respeito ao racismo, assim como as cicatrizes 
psíquicas que o racismo nos causa, têm sido amplamente 
negligenciados (Essed, 1990; 1991). Tais fatores só se tornam visíveis 
nas esferas públicas e acadêmicas quando a normalidade da cultura 
nacional branca é subitamente perturbada, quando nossas experiências 
com o racismo colocam em risco o conforto da sociedade branca 
(Kilomba, 2019, p.72). 
 

 
10 https://www.itaucultural.org.br/ocupacao/conceicao-evaristo/escrevivencia/ 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

28 

Kilomba relata em seu livro um exercício simples que realizava com seus alunos 

na Universidade alemã, que consistia em realizar perguntas amplas sobre a colonização 

alemã no continente africano e, depois, perguntas mais objetivas sobre intelectuais negros 

e figuras históricas de resistência na luta contra a colonização no continente. Nesse 

exercício os estudantes brancos permaneciam calados, não conseguindo responder às 

indagações da professora, ao passo que os estudantes negros, em sua maioria, respondiam 

corretamente às perguntas. A autora comprova, com este exercício, que o espaço 

acadêmico não é um espaço neutro de conhecimento, mas sim um espaço que privilegia 

determinados conhecimentos dominados e perpetuados por determinados grupos de 

pessoas brancas, desta forma corroborando para a noção de epistemicídio identificada por 

Grosfoguel (2016) e Sueli Carneiro (2023).  

Pensando no campo das Artes Visuais como um lugar marcado por privilégios, os 

teóricos Franz Fanon (2008) e Grada Kilomba (2019) nos ajudam a compreender os 

mecanismos intrínsecos nas relações de poder que se utilizam do preconceito racial para 

desqualificar a produção de artistas negras/es/os, a fim de manter a hierarquia social em 

que a branquitude segue sendo privilegiada e adulada, pautando assim as desigualdades 

sociais e culturais na sociedade brasileira e no campo das artes. 

Se há nitidamente a exclusão de mulheres ao longo da História da Arte, a exclusão 

das mulheres negras é infinitamente maior, o que revela que a participação no campo das 

artes diverge segundo o perfil das mulheres artistas.  

O questionamento de Linda Nochlin, nos anos 70, sobre as ausências das mulheres 

na História da Arte, a partir da icônica pergunta: Por que não houve grandes mulheres 

artistas? assume aqui o caráter interseccional intrínseco a esta questão. Mulheres negras, 

até a atualidade, sofrem com apagamentos, invisibilidades e estereótipos impostos, 

sobretudo sobre sua construção identitária na sociedade brasileira. Assunto este 

largamente pautado por intelectuais negras, estas também ausentes no cânone do 

Pensamento Social Brasileiro. 

De modo geral, até poucos anos atrás, os cursos de licenciatura em Educação 

Artística com habilitação em Artes Visuais, apresentavam aos seus discentes apenas Anita 

Malfatti e Tarsila do Amaral como as mulheres artistas pertencentes ao Modernismo 

brasileiro, como figurações de representatividade feminina na História da Arte Brasileira. 

Podemos verificar isso no livro A história da arte, da autora Graça Proença, de 2003, por 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

29 

exemplo. Fato este que não significa que essas artistas não devam ser exaltadas, porém, 

estes cursos, de forma deliberada, deixaram de apresentar aos seus discentes artistas como 

Maria Auxiliadora, Yêda Maria, Maria Lídia Magliani, artistas que tiveram uma vasta 

produção nos anos 60, por exemplo.  

Tratando-se da contemporaneidade, pouco se estudava sobre Rosana Paulino ou 

Sonia Gomes, que já contavam com grande projeção nacional e internacional desde 

meados dos anos 90 no campo da arte. Essas artistas produziram temáticas distintas em 

técnicas variadas, demonstrando assim os diferentes contextos discursivos de suas obras. 

Maria Auxiliadora, artista conhecida por obras consideradas naif - tipo de classificação 

que visava reduzir a produção artística ao caráter ingênuo e amador - sequer na lista dos 

artistas naif estudados nos cursos de formação de arte/educadores figurava.  

 
Compreender histórias na arte e da arte a partir do pensamento e da 
criação artística pretos é também retirar do campo de ação 
hierarquizações que tiveram no terreno da arte branco-brasileira sua 
origem e sua função. Categorias como “ingênuo”, “naïf” e 
“espontâneos”, em oposição a um princípio de erudição e noção 
modernista, que na maioria das vezes é sinônimo de arte des pobres - o 
que no Brasil é sinônimo de pretes. Só mesmo qualquer tipo de 
perversidade se recusaria a ver em Maria Auxiliadora um incontornável 
discurso sobre a modernidade no século 20 (Simões, 2023, p.11). 

 
Filha de trabalhadores rurais de Minas Gerais, descendente de escravizados, em 

uma família de dezoito irmãos, todos desenvolvedores de práticas artísticas, Maria 

Auxiliadora ainda pequena mudou-se com sua família para São Paulo, onde viveu em 

deslocamento. Trabalhou como empregada doméstica e bordadeira, razão pela qual não 

pode prosseguir seus estudos.  

Sem referenciais acadêmicos, no final dos anos 60 e início dos 70 desenvolveu 

seu trabalho utilizando uma técnica em que misturava tinta a óleo e massa plástica Wanda, 

produto barato e acessível na época, além de mechas do próprio cabelo, sobre eucatex11. 

Criando relevo às obras bidimensionais, tornando seu trabalho único e de uma linguagem 

plástica absolutamente original, tinha como temática o candomblé, religião de sua família. 

Também explorava seu sincretismo a partir da umbanda, retratando cenas rurais e do 

cotidiano, festas, carnavais e a vida na metrópole paulista e em suas comunidades.  Na 

 
11 Chapa dura de fibras de eucalipto indicada para a fabricação de móveis residenciais. 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

30 

obra abaixo, representa Obaluaê, entidade ligada à cura e à doença. Sua morte foi precoce, 

aos 36 anos, em 1974, vitimada por um câncer de mama. 
 

 
Sem título, 1973 

 

 
A preparação das meninas, 1972 

 

 
Maria Auxiliadora 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

31 

A artista nunca teve o devido reconhecimento enquanto produzia suas obras: 
 

Seu percurso está longe dos artistas canonizados pela história da arte: 
passou pelas feiras de artes da praça da República, no centro de São 
Paulo, e da cidade de Embu das Artes, próxima da capital — lugares de 
confluência e intercâmbio entre aqueles que não encontravam espaços 
e oportunidades em museus e em galerias do circuito oficial 12 

  
Artistas como Auxiliadora vem sendo redescobertas nos últimos anos graças a 

artistas, curadores negros e não brancos que vêm rompendo com o ciclo de apagamentos 

das vidas e obras de artistas, homens e mulheres negras:  
 

Num contexto e numa cultura em que, na história da arte, as coleções 
de museus são dominadas por representações e gostos eurocêntricos, 
brancos e elitistas, a obra de Maria Auxiliadora ganha o sentido de 
resistência.13  

 
Artistas precursoras como a pesquisadora e artista paulista Rosana Paulino, nos 

anos noventa, já trazia à tona para a arte contemporânea, em seus trabalhos, questões de 

gênero, questões sobre a representação negra na sociedade brasileira, questões sociais, 

falta de protagonismo da mulher negra e a ancestralidade, pontos esses pouco discutidos 

até aquele momento. Paulino questiona as narrativas etnográficas construídas durante o 

período de escravização compulsória da população negra no Brasil e os discursos 

eugenistas do início do século XX, além da colonialidade discursiva ainda presente nas 

narrativas imagéticas que permeiam a sociedade brasileira.  

 
Rosana Paulino 

 

 
12https://masp.org.br/exposicoes/maria-auxiliadora-da-silva-vida-cotidiana-pintura-e-resistencia 
ACESSADO EM 18/12/2023. 
13(https://masp.org.br/exposicoes/maria-auxiliadora-da-silva-vida-cotidiana-pintura-e-resistencia 
ACESSADO EM 18/12/2023. 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

32 

A artista se projeta no campo da arte com a obra instalação Parede da memória 

(1994), na qual se utiliza de retratos de sua própria família, replicados em diferentes 

posições e fotocopiados em tecido em formato de pequenas almofadas costuradas de 

forma manual, emoldurando as imagens, criando pequenos patuás14.  
 

 
Parede da Memória, 1994/2015 Instalação patuás em manta 
acrílica e tecido costurados com linha e algodão, fotocópia sobre 
papel e aquarela 8 x 8 x 3 cm 

 
Na obra Bastidores (1997), a artista utiliza técnica parecida, mas, desta vez, a 

costura é utilizada para interferir nas imagens de mulheres: 

 
linhas pretas são usadas para amordaçar e vendar olhos e gargantas de 
mulheres negras. O termo bastidor é ao mesmo tempo o suporte para a 
obra e o cenário de violência contra a mulher. A expectativa da 
delicadeza do bordado é contrariada na denúncia da violência 
camuflada pelas paredes domésticas. 

 
14 Os patuás estão ligados às religiões de matriz africana e consistem em pequenos pedaços de tecidos 
costurados e utilizados na cor do Orixá. Historicamente, “seu uso foi identificado já no século XIII junto à 
expansão do islamismo no reino de Mali cujos habitantes eram os malinkê, conhecidos por mandingas e, 
no Brasil, por malês” Fonte: https://www.cartacapital.com.br/opiniao/epistemologias-de-terreiro-patua-e-
seu-poder-ancestral/ ACESSADO em 23/04/24 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

33 

 
Bastidores, imagem transferida sobre tecido, bastidores de madeira e linha de 
costura, 30 cm de diâmetro, 1997. Imagem: Claudia Melo/Reprodução 

 
Na série Assentamento (2013), a artista nos mostra imagens em tamanho real, que 

tratam de reproduções das fotografias etnográficas do século XIX, que traziam ‘tipos 

brasileiros’ produzidos pelo fotógrafo francês Auguste Stahl para o livro Viagem ao 

Brasil, 1865-1866, de Louis Agassiz (1807-1873) (Itaú Cultural, 2024), em que a artista 

costura e rearranja essas fotografias, expondo as cicatrizes coloniais deixadas nos corpos 

dos que eram tidos como os “outros”.  Paulino humaniza as mulheres ali fotografadas ao 

atribuir-lhes corações, gestações, raízes, metáforas para as cicatrizes deixadas pela 

nefasta historiografia sobre a população negra brasileira. Nesse sentido, a artista impõe o 

olhar crítico a essa produção imagética oitocentista e a revisão crítica da história e, a 

despeito das profundas cicatrizes, as mulheres negras seguem de pé, pois sempre foi 

também marcada pela resistência a história das mulheres e homens negros desse país. 

 

Série Assentamento, impressão digital sobre tecido, desenho, linóleo, costura, bordado, 
madeira, paper clay e vídeo. Dimensão variável, 2013. Imagem: Claudia Melo/Reprodução 

 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

34 

A História da Arte Ocidental sempre se mostrou como um lugar de produção e 

reprodução de estereótipos iconográficos forjados a partir das construções 

heterocissociais presentes do norte global, bem como em suas colônias. Neste sentido, 

temos como construção imagética uma série de obras e movimentos artísticos cuja 

produção de poéticas visuais apagou e sufocou as vozes de artistas que não se encaixavam 

no modelo cis hétero imposto nestas sociedades.  

Nesta perspectiva, a socióloga nigeriana Oyérónke Oyěwùmí (2021) nos traz o 

exemplo da sociedade iorubá, cujas hierarquias de gênero não existiam até o período da 

colonização dos países africanos e explica que 
 

nem todas as sociedades usam a “evidência” do corpo para constituir 
categorias de gênero. Existem outras categorias que são constituídas 
usando a percepção do corpo e existem muitas categorias que parecem 
ignorar o corpo. Afinal, mesmo no Ocidente, apesar da suposição 
profunda de corpos generificados, presume-se que o corpo seja 
evidência para outra categoria – a raça.  Os corpos generificados não 
são universais e nem atemporais. As categorias sociais iorubás não se 
baseavam em diferenças anatômicas (Oyěwùmí, 2021, p.257). 

 
Também através dos estudos sobre gênero surgidos a partir da segunda onda do 

movimento feminista passamos a compreender que o gênero é uma construção social. 

Para a pesquisadora Guacira Lopes Louro (2018): 
 

A inscrição dos gêneros – feminino ou masculino – nos corpos é feita, 
sempre, no contexto de uma determinada cultura e, portanto, com as 
marcas dessa cultura. As possibilidades da sexualidade – das formas de 
expressar os desejos e prazeres – também são sempre socialmente 
estabelecidas e codificadas. As identidades de gênero e sexuais são, 
portanto, compostas e definidas por relações sociais, elas são moldadas 
pelas redes de poder de uma sociedade (Louro, 2018, p.12). 

 
No entanto, na atualidade, subvertendo esta lógica, encontramos nas produções 

artísticas oriundas, especialmente das periferias – aqui, em contraponto ao etnocentrismo 

europeu que se supõe centro -, artistas que questionam estes modelos e que buscam 

representar um mundo de diversidades sexoafetivas, que por séculos esteve 

marginalizado e até criminalizado nas sociedades coloniais, pós-coloniais e 

colonizadoras. Artistas emergentes das margens sociais trazem consigo novas 

possibilidades representacionais a partir do que a heterocisnormatividade cunha de 

“dissidências de gênero”, termo que pode ser interpretado como uma forma de 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

35 

quilombismo ou contracolonialidade15, visto que pressupõe desobediência e 

sobrevivência à norma imposta, mas que também marca a diferença, jogando estes 

sujeites mais uma vez à margem da sociedade. A utilização dessa expressão neste artigo, 

vem marcar a diferença, como forma de resistência e sobrevivência a uma construção 

imagética que apenas serviu para invisibilizar e inviabilizar outros pontos de vista, outras 

vivências, outros corpos.  

A pesquisadora Sara Wagner York (2022) nos explica a importância do 

reconhecimento das diversas identidades de gênero: 
 

A expansão de letras na sigla LGBTIA+ não cumpre apenas uma 
formalidade linguística, mas sinaliza a luta pela pluralização das 
existências. As sexualidades dissidentes, historicamente invisibilizadas 
ou aniquiladas pelas mortes físicas e/ou simbólicas, precisam firmar 
seus nomes (ainda que arbitrários e incompletos) e suas bandeiras para 
delimitar ações sobretudo no campo das políticas públicas (York, 2022, 
p.25). 

 
Portanto, não podemos tolerar que se minimizem os discursos ou mesmo 

ridicularizarem as letras da sigla. Certamente toda pessoa LGBT já escutou, de pessoas 

hétero, em tom pejorativo, que tal sigla se trata de uma “sopa de letrinhas”, numa 

tentativa, talvez nem tão consciente, de ridicularizar e minimizar a importante luta por 

reconhecimento de nossas identidades. É relevante entendermos que o + na sigla 

LGBTQIAPN+ vem demonstrar que estamos abertos a outras identidades de gênero que 

venham a surgir ou que não se encontram ainda contempladas na sigla atual. 

Reconhecendo a pluralidade e a diversidade de identidades e orientações sexuais em 

nossa sociedade. 

O corpo na história da arte, especialmente na contemporaneidade, é uma forma de 

manifestação política e um local de resistência. Um corpo negro é político, um corpo 

feminino é político, um corpo trans é político por também ser alvo da necropolítica. A 

pesquisadora Luana Saturnino Tvardovskas (2015) destaca a importância do movimento 

feminista nas discussões sobre a politização dos corpos que confrontam as estruturas 

patriarcalmente sedimentadas: 

 
15 Termo cunhado pelo quilombola, poeta e escritor Antonio Bispo dos Santos, o Nêgo Bispo, como é 
conhecido o autor do livro “Colonização, quilombos: modos e significações (2015). O termo também é 
utilizado por autores indígenas como Ailton Krenak, autor de Ideias para adiar o fim do mundo (2019). 
 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

36 

 
Além de rejeitarem os binarismos, as feministas politizaram o corpo, 
denunciando como o poder patriarcal trabalhava por meio de normas 
culturais sobre o feminino. Em outras palavras, suas reflexões 
mostraram que o poder afeta diretamente os corpos, convergindo para 
uma compreensão de que as questões da subjetividade são inseparáveis 
das questões do corpo (Tvardovskas, 2015, p.39). 
 

Portanto, num mundo cada vez mais diverso, a História e o Sistema de Arte 

precisam se atualizar e escutar as vozes de artistas trans e travestis e não binárias como 

Castiel Vitorino, Ventura Profana, Jota Mombaça, Rafa Bqueer, entre outres, que utilizam 

seus lugares de fala e seus próprios corpos políticos como espaço de intervenção às 

(necro) políticas que fomentam a violência, o suicídio e o assassinato direto e indireto. 

Os ditos dissidentes de gênero são sobreviventes da lógica perversa que nos leva a 

sucumbir, seja pela heterossexualidade compulsória ou pelos epistemicídios. 

Nesse sentido, as redes têm papel importantíssimo na divulgação e promoção das 

artistas. Espaços como o Museu Transgênero de História da Arte16 (MUTHA), criado 

pelo artista transgênero Ian Guimarães Habib, em 2020, em decorrência da censura de um 

de seus trabalhos, em 2018, no qual realizava uma performance, são demonstrações de 

que as estruturas de controle dos corpos e expressões artísticas encontram-se agora 

estremecidas pelos processos decoloniais. As exposições virtuais nos trazem uma 

variedade imensa de poéticas visuais de artistes trans e travestis de diversas regiões do 

Brasil, não apenas das recorrentes regiões Sul e Sudeste.  

Com exceção de Mombaça, as demais artistas supracitadas participaram da 

exposição Dos Brasis, que tem curadoria do professor e pesquisador Igor Simões e conta 

com mais de 200 obras de artistas negres de todo território nacional. Castiel Vitorino, 

natural do Espírito Santo, é uma artista, escritora, psicóloga e performer, que desenvolve 

trabalhos em desenhos, em audiovisual e fotografia, além da performance, explorando a 

cosmologia afrodiaspórica Bantu-brasileira. A artista tem exposições individuais e 

coletivas, nacionais e internacionais, além de ter participado da 35ª Bienal de arte de São 

Paulo, em 2023. Observamos em seus trabalhos a busca por sua própria religiosidade 

ancestral e notamos a importância da religiosidade enquanto manifestação cultural e 

valorização de uma cultura afrodiaspórica.  

 
16 https://mutha.com.br/ ACESSADO EM 21/10/2024. 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

37 

Ventura Profana é uma multiartista baiana. Segundo descrição de sua mini bio, é 

“pastora missionária, cantora evangelista, escritora, compositora e artista visual cuja 

prática está enraizada na pesquisa das implicações e metodologias do deuteronomismo 

no Brasil e no exterior, através da difusão das igrejas neo-pentecostais”17. Participou de 

exposições individuais e coletivas em renomados espaços de cultura no Sudeste. Suas 

obras instigam expectadores a pensarem nas diversas camadas da religiosidade. A artista 

subverte os dogmas neopentecostais, que, de um modo geral, pregam o ódio aos corpos e 

sexualidades dissidentes, nesse sentido, retoma a base pentecostal e ressignifica seu 

discurso, agora proferido por alguém que tentaram calar, silenciar, muitas vezes através 

da violência psicológica e física. 

Jota Mombaça é uma artista interdisciplinar, natural do Rio Grande do Norte, já 

apresentou trabalhos em Bienais nacionais e internacionais e desenvolve suas produções 

em diversas mídias, onde “A matéria sonora e visual das palavras desempenha um papel 

importante em sua prática, que frequentemente se relaciona com a crítica anticolonial e a 

desobediência de gênero”.18  

Através das visualidades construídas pelas artistas, nas mais diversas expressões 

artísticas, podemos, ainda que dentro da nossa bolha, imaginar uma sociedade que não 

mais perpetue a sujeição dos sujeites dissidentes. Uma sociedade que, sob a égide da 

colonização, subjuga corpos que ousam desafiar os modelos binários de gênero com suas 

produções e poéticas. Senão através da arte, que outras possibilidades de levante das 

subjetividades veremos surgir e insurgir? 

Ausentes não significa, obviamente, inexistentes, portanto, ao evocar as ausências 

constituídas a partir dos epistemicídios perpetrados à população negra brasileira, 

tentamos resgatar a história não contada ou mal dita, sobre aquelas/les que resistiram e 

ainda resistem às sucessivas tentativas de apagamento de suas existências. 

 

Referências 

BARBOSA, Ana Mae. (Des)memórias: por uma revisão feminista da História da 
Arte no Brasil. Revista do Programa de Pós-Graduação UFPE/ UFPB, n. 8, 2020. 
 
BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

 
17 https://www.premiopipa.com/ventura-profana/ ACESSADO EM 16/11/2024 
18 https://www.jotamombaca.com/contact ACESSADO EM 16/11/2024 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

38 

 
CARNEIRO, Sueli (2005). A construção do outro como não ser como fundamento do 
ser. Tese (doutorado) em Educação. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2005 
 
__________. Dispositivo de racialidade. Rio de Janeiro: Zahar, 2023 
 
CONDURU, Roberto. Arte Afro-brasileira. Belo Horizonte: C/Arte, 2007. 
 
DOS BRASIS: Arte e pensamento negro/Serviço Social do Comércio; Curadores: Igor 
Simões; Lorraine Mendes; Marcelo Campos. São Paulo: Sesc São Paulo, 2023. 
 
FANON, Franz. Pela negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FONSECA, Marcus Vinícius. SILVA, Carolina Mostaro Neves da. FERNANDES, 
Alexsandra Borges. Relações étnico-raciais e educação no Brasil. Belo Horizonte: 
Mazza Edições, 2011. 
 
GOMES, Flávio dos Santos. Enciclopédia Negra. Flávio dos Santos Gomes, Jaime 
Lauriano e Lilia Moritz Schwarcz. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: Editora Vozes, 2017. 
 
GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências sociais 
Hoje, ANPOCS, v. 2, n. 1, p. 223-244, 1984. 
 
___________, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 
Brasileiro, s. v., n. 92/93, p. 69- 82, 1988.  
 
___________, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: 
Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2020.  
 
GROSFOGUEL, Ramón. Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1. 
Janeiro/Abril 2016. 

HABIB, Ian Guimarães. Corpos Transformacionais: a transformação corporal nas 
artes da cena. São Paulo: Ed. Hucitec, 2021. 

ROSANA Paulino. In: ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileira. 
São Paulo: Itaú Cultural, 2024. Disponível 
em: http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa216153/rosana-paulino. Acesso em: 23 
de abril de 2024. Verbete da Enciclopédia. 
ISBN: 978-85-7979-060-7 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação – Episódios de racismo cotidiano.1. ed. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 
LAFONT, Anne. A arte dos mundos negros: história, teoria e crítica. Rio de Janeiro: 
Bazar do Tempo, 2023. 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

39 

LOPONTE, Luciana Grupelli. Sexualidades, artes visuais e poder: pedagogias visuais 
do feminino, julho 2002. Disponível em: < 
http://www.scielo.br/pdf/ref/v10n2/14958.pdf Acesso em: 06/06/2022 
 
LUGONES, María. “Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System”. 
Hypatia, 22(1):186 209, 2007. 
 
_________, María.  Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, 
935-952. 2014. 
 
MOMBAÇA, Jota. Não Vão Nos Matar: Cartas às que vivem e vibram apesar do 
Brasil.  Cobogó, 2021. 
 
MATTOS, Nelma Cristina Silva Barbosa. Arte afro-brasileira: identidade e artes 
visuais contemporâneas. São Paulo: Paco Editorial, 2020. 
 
________, Nelma Cristina Barbosa de. Arte afro-brasileira: contraponto da 
produção Visual no Brasil. Revista da ABPN. v. 11, n. 27 nov 2018 – fev 2019, p.165-
183.  
 
MUNANGA, Kabengele. Arte afro-brasileira: o que é afinal? Paralaxe, v. 6, n. 1, p. 5-23, 
2019. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Perspectiva, 2016. 
 
_________, Abdias. O Quilombismo: documentos de uma militância pan-
africanista. 3.ed. rev. São Paulo: Editora Perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeafro, 2019. 
 
NOCHLIN, Linda. How feminism in the arts can implement cultural change. Texto 
originalmente publicado em KAMARCK, Edward (ed.). Arts in society: women and the 
arts, v. 11, n. 1. p. 80-89, 1974. Traduzido do inglês por Denise Bottmann, a partir da 
mesma fonte. In: PEDROSA, Adriano, CARNEIRO, Amanda; MESQUITA, André; 
(org.). Histórias das mulheres, histórias feministas. Vol. 2. Antologia. São Paulo: Masp, 
2019. 
 
NOCHLIN, Linda. Por que não houve grandes artistas mulheres? ArtNews, 1971. 
 
NOCHLIN, Linda. Why have there been no great women artists? In: ______. Women, 
art and power and other essays. Boulder, Colorado: Westview Press, 1988. p.147-158. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyérónke. A Invenção das Mulheres: Construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero. 1.ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
 
PAIVA, Alessandra Simões. A virada decolonial na arte brasileira. São Paulo: 
Mireveja, 2022. 
 



 
 

2024 - v.2 - n.30 

40 

REMENCHE, Maria de Lourdes Rossi; SIPPEL, Juliano. A ESCREVIVÊNCIA DE 
CONCEIÇÃO EVARISTO COMO RECONSTRUÇÃO DO TECIDO DA MEMÓRIA 
BRASILEIRA. Cadernos de Linguagem e Sociedade, v. 20, p. 2, 2019.  
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?. Belo Horizonte: Letramento: Justificando, 
2017. 
 
SIMÕES, Igor Moraes. Todo cubo branco tem um quê de Casa Grande: racialização, 
montagem e histórias da arte brasileira. Revista PHILIA Filosofia, Literatura & Arte, 
Porto Alegre, volume 3, número 1, p. 314 - 329, maio de 2021.  
 
SIMIONI, Ana Paula Cavalcanti. Bordado e transgressão: questões de gênero na arte 
de Rosana Paulino e Rosana Palazyan. Revista Proa, v. 2, p. 1-19, 2010 Tradução.  
 
TVARDOVSKAS, Luana Saturnino. Dramatização dos corpos: Arte contemporânea 
e crítica feminista no Brasil e na Argentina. São Paulo: Intermeios, 2015. 


