
 

2025 - v.2 - n.32    

FICÇÃO HISTÓRICA NO ROMANCE DESMUNDO, DE ANA 

MIRANDA:  

ESTE MUNDO É UM DESTERRO E AS MULHERES, 

ESTRANGEIRAS 
 

Ângela Maria Lima de Gouvêa1 
                         Anisio Assis Filho2 

 

Resumo: A história do Brasil guarda muitas lacunas, apagou muitas vozes, 
desconsiderou vários/várias partícipes e desqualificou a propriedade de diversas 
narrativas. A literatura contemporânea, em caminho oposto, vem trilhando um 
retorno a alguns eventos marcantes de nossa existência para poder imaginar a 
inclusão de figuras que sofreram a invisibilidade ou o apagamento de sua 
participação histórica. Este texto aborda o papel da mulher na colonização das 
terras brasileiras e sua luta contra uma estrutura patriarcal a partir da leitura do 
romance Desmundo (1996), de Ana Miranda, fundamentando nossos argumentos 
com estudos de autoras como Linda Hutcheon (1991), Gerda Lerner (2019), Mary 
Del Priore (2020) e Silvia Federici (2023).  
Palavras- chave: Desmundo. Ana Miranda. Metaficção. História. Mulher.  

 

HISTORICAL FICTION IN THE NOVEL DESMUNDO, BY ANA 
MIRANDA: THIS WORLD IS AN EXILE AND WOMEN ARE 

FOREIGNERS 

 
Abstract: Brazilian history has many gaps, has erased many voices, disregarded 
several participants, and discredited the ownership of various narratives. 
Contemporary literature, in contrast, has been revisiting some of our defining 
events to imagine the inclusion of figures who suffered invisibility or the erasure 
of their historical participation. This text addresses the role of women in the 
colonization of Brazilian lands and their struggle against a patriarchal structure 
through a reading of Ana Miranda's novel Desmundo (1996), basing our 

 
1Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Educação – PPGEd, da Universidade Estadual do 
Sudoeste da Bahia – UESB, Campus de Vitória da Conquista; Licenciada em Letras pela Universidade 
Estadual do Sudoeste da Bahia – UESB, Campus de Jequié. Especialista em Fisioterapia Hospitalar pela 
Escola Bahiana de Medicina e Saúde Pública e Fisioterapeuta pela Universidade Católica do Salvador – 
UCSal-Bahia.  
2 Possui Mestrado em Letras, Cultura, Educação e Linguagens pela Universidade Estadual do Sudoeste da 
Bahia – UESB. Atualmente é professor Auxiliar da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia – UESB, 
Campus de Jequié, lotado no Departamento de Ciências Humanas e Letras – DCHL, da Área de Estudos 
Literários. Tem experiência em Literatura, com ênfase em Literatura Brasileira contemporânea e 
Literatura e Poesia Baianas. 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

62 

arguments on studies by authors such as Linda Hutcheon (1991), Gerda Lerner 
(2019), Mary Del Priore (2020) and Silvia Federici (2023). 
Keywords: Desmundo. Ana Miranda. Metafiction. History. Woman. 

 

Introdução 

A cultura letrada do início da modernidade ocidental desconsiderou, desautorizou 

ou omitiu falares, gestos, fatos e outros textos que paralelo à sua produção contou muito 

de muitos e muitas. Ao longo da história brasileira se processou várias seletas de quem 

poderia escrever e dizer e/ou o quê poderia ser dito e escrito. Ainda que presentes nos 

primeiros anos do que mais tarde se reconheceu como Brasil, a fala, a perspectiva e, 

ainda mais, a escrita feminina pareceu distante na construção dessa história. No presente 

trabalho, propõe-se avaliar como a narrativa contemporânea Desmundo (1996), de Ana 

Miranda, ficcionalmente, revisa e preenche essa lacuna histórica. Em Desmundo (1996), 

a jovem órfã Oribela, vem de Portugal para as terras desta Coroa, uma colônia recém-

invadida e povoada, no atendimento ao pedido do jesuíta Manoel da Nobrega, como 

forma de casar os homens brancos, livrá-los do pecado e do Outro que os nativos e as 

nativas representavam para aquela cultura invasora. É a partir dessa outra perspectiva 

que este estudo se alicerça, isto é, saber dos processos de construção de dada realidade 

ou de determinado acontecimentos históricos, porém, oportunizando conhecer vozes 

omitidas nos antigos e oficiais relatos. 

 

1. Uma percepção intimista do Outro e da Realidade 

O romance Desmundo (1996), de Ana Miranda, narra, ficcionalmente, como se 

deu a chegada de mulheres imigrantes ao Brasil colônia, recriado através do 

microcosmo da protagonista Oribela, ao expor as condições de vida, bem como, os 

desafios enfrentados pelo que seriam as primeiras mulheres europeias que  aqui 

desembarcaram. A narrativa de Ana Miranda subverte, assim, o apagamento histórico 

sofrido por este gênero, ou seja, projetar e fazer saber a perspectiva feminina na 

construção dos primeiros relatos da invasão dos povos da Península Ibérica em terras do 

extremo oeste mundial. A literatura contemporânea de Miranda (1996) é um chamado a 

reconstruir o pensamento, inclusive o feminino, moldado na tradição patriarcal, que 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

63 

pressupõe quais papeis e comportamentos apropriados aos sexos devem ser expressos e 

reiterados por meio de valores, leis e regramentos sociais, androgenicamente, pré-

estabelecidos. É sabido que “homens como grupo tinham direitos sobre as mulheres que 

as mulheres como grupo não tinham sobre os homens” (Lerner, 2019, p.262). 

Em Desmundo (1996), Ana Miranda ajuda a elucidar um Brasil que é, histórica e 

pedagogicamente, pouco conhecido, narrado por uma personagem atípica, dentro do que 

pode ser considerada como a voz tradicional nos relatos oficiais como os demais feitos à 

época da entrada da civilização ibérica nas Américas. O discurso de conhecimento do 

Novo Mundo deixa de ser forjado pelo homem branco europeu que foi clérigo, letrado, 

realizador de feitos socialmente notáveis (como o era na Literatura Informativa), 

passando a ser, unicamente, da personagem Oribela, que encontra no fluxo de 

consciência e exposição de si um campo de liberdade. No pseudo-relato de Oribela, 

privilegia-se a voz e as percepções daquela que narra os fatos, não havendo interrupções 

ou dissonância de uma voz contrária ou externa. O romance aponta a importância de se 

pensar o viés ficcional como um instrumento válido de leitura contemporânea e crítica 

da construção de realidades. Se o discurso histórico é praticamente o eco uníssono do 

homem branco europeu, a quem coube a autoridade de narrá-lo, o literário, por sua vez, 

dá a autora a opção de ampliar seu leque para dar voz àqueles (no caso específico 

àquela) que não foram ouvidos ou silenciados pelos poderes, pelos interesses, pela vida 

social, pela religião, pela história ou por outras circunstâncias diversas. 

Empenhada em reavaliar a historiografia imposta, a narrativa de Ana Miranda 

permite a concepção quase imagética da mulher nos primeiros anos da colonização 

brasileira. Há um “retrato” de uma personagem em busca de encontrar o seu lugar, seu 

direito à vida e a tentativa de exercer o seu papel em um pedaço de mundo de leis que 

adaptam as já sabidas em outro continente e origem. Entretanto, o “Novo Mundo” que 

seria o recomeço, se apresenta pela brutalidade da força física, a qual se estabelece 

como medida, regido pela noção eurocêntrica civilizatória em que a presença feminina 

quase nunca é citada quando não pertencente à família real. “Da Europa, os primeiros 

colonizadores trouxeram para cá a desconfiança ante a mulher e o sentimento de que a 

ela cabia obedecer ao homem. Trouxeram também o modelo patriarcal: clãs cujos 

membros se submetiam ao marido, ao pai ou a patriarca” (Del Priore, 2020, p.19), bem 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

64 

como uma maneira particular de organização familiar: “pai e mãe casados perante a 

Igreja” (Ibidem idem).  

O “desmundo” descrito por Oribela inicia-se na nau Senhora Inês, habitualmente 

composta por um público masculino, espantado com a presença feminina, destacando-as 

como sinal de mau presságio na embarcação portuguesa. Os degredados relatavam que 

“em naus, mulheres são mau agouro, em oceanos, fêmeas são baús cheios de pedras 

muito grandes e pesados, sem serventia nem a ratos a não ser turbar as vistas” (Miranda, 

1996, p.14), fato que agravava o perigo que era navegar, uma vez  

 
Que adentrar uma baía, chegar a uma costa é o maior risco da viagem, 
mais que as ventanias e as tempestades, sus, pardeus, as damas copando 
seus cabelos carrapatentos, tirando do sol seus cabeçais de plumas, 
guardando os chapéus, todos nós querendo sair, num desprezo pelo 
barco, feito cão que mija onde dormiu a noite, uns pagando promessas, 
lanhando o rosto ou rapando os cabelos da cabeça, esquecidos de 
confessar, a tocar com os pés ali naquela terra onde nunca entrava o 
inverno, arribar, arribar, a salvamento, sem se perder a gente nem a 
carga, todos chegando o chegar, deleitando, gozo (Ibidem idem, p. 16). 

  
A presença de mulheres se somaria a essas outras dificuldades de viver reclusos 

nas naus em mar aberto, pois numa embarcação de tripulação, predominantemente, 

misógina, considerando as mulheres como frágeis, como incitadoras de sua lascívia e 

pecados, superlativiza as incertezas e os mitos de monstros marinhos.  

Habitualmente, destituídas da centralidade das ações e dos pensamentos que 

regiam o sistema patriarcal, as mulheres eram intrusas na travessia lusitana, na qual o 

homem tornou-se a norma e a mulher o desvio. Este “desvio” só permitido porque havia 

o interesse no povoamento “puro” e sem pecados da terra recém-invadida, o interesse na 

sua sexualidade e, em consequência, na sua capacidade reprodutiva. A este respeito, 

Gerdar Lerner recorda de Claude Lévi-Strauss o conceito da “troca de mulheres”, cuja 

base está na reificação e comercialização do corpo feminino. Entretanto, este “estado de 

coisa”, apontado pelo antropólogo francês, aproximava de modo limitado e, em termos 

de poder, as mulheres dos homens do mesmo grupo. Essa relativa simetria caía 

totalmente por terra quando entrava na dimensão da sexualidade (uma das 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

65 

particularidades do corpo feminino), cujo controle estava alheio a vontade da mulher3. 

A sexualidade feminina também é destacada nos estudos da historiadora Mary Del 

Priore, que a define como desvinculada do sacramento, uma vez que o ato sexual era 

visto como uma atitude pecaminosa, sendo permitida, portanto, dentro da instituição 

casamento apenas para fins da procriação (2020, p.19). Aspecto e gesto reverberados e 

controlados também por outras mulheres dentro da hierarquia social criada e 

disseminada pela cultura cristã. 

 

2. A mulher e a Metaficção histórica da colonização  

Expatriada de sua terra pelo poder político, Oribela desembarcou no Brasil para se 

casar, servindo aos sacramentos e dogmas católicos: “Em seu propósito o bispo nos 

abençoou com as mãos e nos fez dizer promessa de fidelidade, salvou-nos com uma 

cruz, com mostras e sinais de fé. Mandou cada mulher dar a mão a seu homem. Os 

esposos têm poder sobre as esposas e suas filhas” (Miranda, 1996, p.73). O referido 

trecho reforça a premissa de uma das epígrafes do romance, um fragmento da carta do 

padre Manoel da Nóbrega4 remetida ao rei português, Dom João, na qual aquele clérigo 

solicita o envio de mulheres brancas para a recente colônia a fim de “branquear”  o 

povoamento da colônia reforçando, assim, as posturas das civilizações europeias. Além 

da garantia de perpetuação e predomínio de raça ibérica, havia, na inserção das órfãs 

brancas vindas de Portugal, a preservação de uma ética moral religiosa.  O que se pode 

entender como um índice de que o discurso religioso e o poder vigente eram uníssonos e 

com interesses mútuos, sendo que um fortalecia o outro.  

Nas primeiras páginas do romance, Oribela expõe suas sensações acerca do novo 

lugar, ao relatar como foi pisar em terras brasileiras: “chegamos a um novo país com o 
 

3 Além de apontar a desvantagem no exercício da sexualidade por parte das mulheres, Gerda Lerner 
afirma que essa restrição tem impactos particulares em termos psicológicos e sociais, independentemente 
de mulheres e homens serem pertencentes do mesmo grupo de oprimidos e subordinados. Segundo a 
historiadora, as lutas de emancipação e liberdade das mulheres eram diferentes e encontram-se mais 
atrasadas em relação aos homens. Vide Lerner, 2019, p.263. 
4 “A’ El-Rei D. João (1552) -  JESUS – Já que escrevi a Vossa Alteza a falta que nesta terra há de 
mulheres, com quem os homens casem e visam em serviço de Nosso Senhor, apartados dos pecados, em 
que agora vivem, mande Vossa Alteza muitas órfãs, e si não houver muitas, venham de mistura delas e 
quaisquer, porque são tão desejadas as mulheres brancas cá, que quaisquer farão cá muito bem à terra, e 
lhes ellas se ganharão, e os homens de cá apartar-se-hão do pecado” (Apud Miranda, 1996, p. 7). 
 
 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

66 

coração em júbilo, mas de dúvida e receio, para povoar um despejado lugar” (Miranda, 

1999, p. 16), e visualiza o seguinte cenário: “à sombra das árvores e nossos véus pretos 

ficamos, que o sol parecia morar neste país, tanto logo se fazia o primeiro raio da manhã 

já se via a roda vermelha de seus mistérios” (Ibidem Idem, p.25), bem como as pessoas 

com as quais se deparou, inicialmente: “A feição das gentes cristã era escura, de ser 

cozida pelo sol a pele, todos pareciam donos da terra e do nariz, por não estarem aqui o 

rei nem a rainha nossa mãe (Ibidem idem, p.26). Estranhada e estranha à terra brasileira, 

a protagonista, apresentada em Desmundo (1996), ilustra o “desembarque das ‘órfãs do 

rei’, meninas sem família enviadas para se casar com imigrantes estabelecidas no Novo 

Mundo”, como documentado pela historiadora Mary Del Priore (2020, p.20). 

Ao chegar ao Brasil, era o medo que em Oribela fazia morada. O silêncio imposto 

e acatado submeteu a órfã protagonista ao destino comum às moças pobres, igualmente 

sujeita às forças patriarcais, de sua época: o horror ao desconjuro, à excomunhão, ao 

pecado e a tudo o mais que não fosse cristão. Isto porque o romance Desmundo (1996) é 

permeado por um forte discurso cristão, que tem por finalidade demonstrar a coerção 

espiritual imposta à personagem através, sobretudo, da ideia de pecado e da culpa, 

evidente no fluxo de consciência de Oribela intercalado por descrição de prazer e 

autopunição: 
 

nunca saía da lembrança a pele dele em seu catre toda desnuda, um 
grande pecado, tão mau que devia eu dar de suplício ao corpo, minhas 
unhas afiei na parede e raspei a minha pele dela tirando sangue numas 
trilhas infernais, sem lágrimas ou gemidos, a pagar com a minha dor a 
dele e vinha ele a bafejar, ai amor, eu bem vejo teu coração dando 
saltos, ilusão da língua, toques de mão, união de corações, a nos saírem 
pela boca resplendores de fogo e vivia eu disso, sacramentada ao 
Ximeno, dele sendo toda possuída, a suspeitar que era o demo, ele, que 
me precipitava nos fingimentos, a ungir meu peito de abismos, a apertar 
os meus pulsos, lançar aos estímulos carnais, ah, Deus, que me salvasse, 
a quem podia eu confessar? (Miranda, 1996, p. 187). 

 
Embora só e em pensamentos, Oribela se pune por ter desejos por Ximeno (um 

“mouro” que era deixado a conviver entre os colonos, por ser entendido igual aos 

nativos, apesar de todas as diferenças). Ela, Oribela, casada com Francisco de 

Albuquerque, se via apaixonada pelo mouro, sonhava com este, desejava-o e por não 

conseguir se desvencilhar da própria excitação, punha-a na conta do sobrenatural, “era o 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

67 

demo” agindo sobre ela, como ensinam várias narrativas cristãs e, sobretudo, para uma 

representação de mulher saída da Idade Média.  Por meio do fluxo de consciência da 

órfã Oribela, é possível inferir ainda que mulheres, em todas as suas particularidades, 

eram tratadas apenas como uma massa de seres homogêneos sem valor social: “Quero 

que se case [, Oribela,] com meu sobrinho, Francisco de Albuquerque (...) Não importa 

quantas as vacas que esta vale. Ficava com ela mesmo sem as vacas. Está namorado” 

(Miranda, 1996, p. 58 e 60 – Grifos nossos).  

A narrativa de Oribela revela ainda a culpa das mulheres brancas sobre seus 

corpos em oposição às indígenas, as quais não tinham pudor com a nudez. Entretanto, 

como todo corpo feminino tende a ser castigado na sociedade patriarcal, mesmo as 

mulheres indígenas eram vítimas dos frequentes abusos sexuais dos homens brancos 

que se serviam delas e dos que, da mesma aldeia, as vendiam como escravas: 

 
Bugres da terra vendiam suas fêmeas nuas, mas assim que veio um 
padre da Companhia na rua as esconderam, não dos outros padres. Por 
meus brios e horrores, não despreguei os olhares das naturais, sem 
defeitos de natureza que lhes pudessem pôr e os cabelos da cabeça 
como se forrados de martas, não pude deixar de levar o olhar em suas 
vergonhas em cima, como embaixo, sabendo ser assim também eu, era 
como fora eu a desnudada, a ver em um espelho (Miranda, 1996, p.39). 

 
A opressão às mulheres pelos homens, com recorrentes e atuais exemplos e casos, 

baseou o estudo de Gerda Lerner (2019), este revela que em todas as sociedades 

conhecidas, as mulheres do grupo étnico conquistado eram escravizadas, ao passo que 

os homens eram mortos e “somente depois que os homens aprenderam como escravizar 

as mulheres dos grupos que podiam ser definidos como estranhos é que eles aprenderam 

a escravizar os homens desses grupos e, em seguida, grupos subordinados de suas 

propriedades” (p. 262). Outra prática consistia em trocar mulheres ou comprá-las em 

casamentos a fim de beneficiar uma família, “depois, elas foram dominadas ou 

compradas para escravidão, quando seus serviços sexuais eram parte de sua mão de 

obra e seus filhos eram propriedade de seus senhores” (Ibidem Idem). Este gesto de 

dominação é lembrado e exposto em Desmundo (1996).  

A desigualdade de gênero vigente à época da colonização, em que se passa a 

história do romance Desmundo (1996), é (também) fonte de estudo da historiadora 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

68 

Mary Del Priore, que destaca o quanto o pensamento norteador e vigente entre os 

séculos XII e XVIII era regido pela religião cristã, uma vez que “os destinos femininos 

estavam inextricavelmente ligados a determinados sistemas religiosos” (2020, p.19). 

Consonante à vasta pesquisa elaborada por Del Priore está a ilustração literária feita por 

Ana Miranda por meio da construção da protagonista Oribela. Ao situá-la como uma 

moça comum do século XVI, sem autonomia sobre o próprio destino que, ao perder seu 

pai, a figura masculina responsável por sua vida, destina-se a ser mandada para um 

convento, seguindo o ciclo de opressão imposto a maioria das mulheres naquela época: 

deslocava-se das mãos do pai às do marido. Na ausência de um e de outro, a figura 

feminina devia sucumbir diante dos dogmas religiosos. Estes eram uníssonos em situá-

las como uma das formas do mal na Terra e eram reiterados pela literatura que as 

descrevia como diabo em forma de gente. 

 
na Idade Moderna, a religião projetava sobre a sexualidade feminina 
uma luz, revelando que era lugar de conflito, começado nas origens do 
mundo, entre as forças do maligno e a potência de Deus. Segundo essa 
forma de pensar, a mulher se encontrava imersa numa feminilidade cuja 
significação aparecia numa perspectiva escatológica. Culpada pelo 
despojamento de tudo de bom quando da expulsão do paraíso, só lhe 
restava dedicar-se a pagar seus pecados pela contemplação de Deus, 
pela continência e pela domesticação de seu desejo (Del Priore, 2020, 
p.18-19). 

 
Falar em uma mulher contestadora e, por conseguinte, consciente dos seus 

desejos, nos idos do século XVI, era atrelá-la ao rótulo de impura e/ou pervertida tão 

propagado e difundido pela Igreja Católica. Ancora-se, aí, o caráter disruptivo da 

personagem criada por Ana Miranda, porque em Desmundo (1996), sua voz ecoa a 

brutalidade do local – o deslugar – para o qual foi enviada a contragosto, o que gerou 

conflito nesta órfã durante todo o percurso do romance, pois ela não aceitava a vida que 

lhe foi imposta e buscava, incessantemente, o retorno ao seu lugar de origem. A 

opressão e a exploração econômicas, segundo Gerda Lerner, estão fundadas, por um 

lado, na transformação da sexualidade feminina e, por outro, na apropriação da sua 

força de trabalho pelos homens e no uso de “seu poder reprodutivo como aquisição 

econômica direta de recursos e pessoas” (2019, p.265). 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

69 

Ao desembarcar no “desmundo”, Oribela recusa o casamento. Como primeiro ato, 

cospe no rosto do noivo. O casamento, segundo Mary Del Priore (2020), numa 

sociedade incerta e violenta, era entendido pela Igreja Católica como sinônimo de 

proteção e segurança. A descrição do padre evidencia a rebeldia, o fogo recorrente de 

Oribela, que tem opiniões e, mais grave do que a recusa a um marido (que não 

escolheu), era a negação ao sobrinho do governador como seu marido. Por sua 

transgressão, os castigos verbais e físicos são-lhe impostos:  

 
Disse de mim o padre tantos males que hei vergonha de os pensar em 
altas vozes, que eu era sem palavra, sem promessa e sem coração. No 
sacrário me fez em joelhos rezar por perdão de minha rebeldia, me deu 
pancadas nas mãos até ver sangue (Miranda, 1996, p.57). 

 
Oribela é convencida a aceitar o destino pela Velha e por outra personagem que 

representava o poder político igualmente opressor: a mulher do governador, Dona Brites 

de Albuquerque, irmã de sua futura sogra, Dona Branca. A referida personagem 

aventada por Ana Miranda (1996) encabeça a lista de mulheres chefas ou matriarcas 

estudadas e descritas por Mary Del Priore (2020), ao localizá-la, historicamente, como 

“mulher de Duarte, a quem foi doada pelo rei de Portugal a capitania de Pernambuco, 

então chamada de Nova Lusitânia, e que assumiu o comando das terras depois da morte 

do marido, transformando-as nas mais rentáveis da colônia” (p.21). Desmundo (1996) 

entrelaça fatos e textos oficiais ao discurso literário, inserindo em sua narrativa outros 

personagens reais como o bispo Sardinha, o padre Manoel da Nóbrega e o rei Dom 

João, criando uma dimensão de possíveis pormenores, nos quais estes personagens 

históricos dividem espaço com outros antes não pensados na participação do fenômeno 

expansionista e, assim, além de reescrever sobre a ocupação das terras brasileiras, 

oferecer uma narrativa sob outro ponto de vista.  

Já casada, Oribela recusa-se à entrega total de si à relação com Francisco de 

Albuquerque, o qual a aprisionava,  

 
Fazia ele que não escutava, os gritos retiniam pela serra, eu arrastada. 
Em casa amarrou com a corda me prendendo aos pés do catre, onde me 
fez deitar e disse em voz mansa como esquecido da raiva. Vem uma 
mulher te curar. Muda este teu mau proposito, não consente que em tua 
fantasia entre tamanho pecado, fia-te de mim que te amo e te sou 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

70 

esposado, assim, enquanto viveres, viverás em paz. (Miranda, 1996, p. 
113)  

 
A cena expõe o ultrajante lugar de coisa, de objeto ou, no máximo, um semovente 

pronto para o abate, que algumas mulheres exerciam, cerceando delas a  liberdade, além 

desta ser a vida que não fora por ela planejada. Em contrariedade às violências sofridas 

no casamento, personifica o inimaginável à mulher de seu tempo: foge. Por várias 

vezes. Numa dessas fugas, comete o desatino de ir contra a sua formação cristã ao 

apaixonar-se por Ximeno Dias, um mouro mulçumano, e, de acordo com os parâmetros 

judaicos-cristãos, torna-se adúltera:  

 
e avistei no catre o Ximeno adormecido, desnudado de suas vestes, 
descalçado dos sapatos, eram seus pés de gente, fosse naquela noite, nas 
outras não se sabia. Mas assim o vi. Era tal, que atraiu tudo que há em 
mim e lhe fui sentir a boca, ele despertou e me tomou em seus braços 
num desatino e gradíssimo ímpeto, correndo com as mãos pelo meu 
corpo, dizendo suas falas de amante, a beijar meus beiços e outras obras 
bem desconcertadas, famintos de afagos, a soltar meu gibanete de 
homem, arrancar colchetes, desatar os cordões da camisa, a me querer 
deixar feito as naturais, a mim dava um gosto bom, fino punhal frio 
arrastando em toda pele, a querer sentir que ele se fazia em mim, um 
prazer perseverante tragando as minhas tentações para vencer minhas 
malícias, inferno glorioso tirado do meu corpo, de minha natureza 
humana, minha perdição e minha alma indo à luz, portas se abrindo, 
minha boca bem - aventurada, ele um todo - poderoso a me desfalecer 
(Miranda, 1996, p.179). 

 
O adultério, à época, era um crime que poderia condenar a mulher à morte: 

concedia-se ao marido o direito de lavar a sua honra com sangue e, assim, salvar a sua 

reputação. As Ordenações Filipinas5, porém, só fazem menção às traições femininas. 

Elas é que seriam adúlteras, podendo ser perdoadas ou não pelos maridos. Quanto aos 

homens, silêncio – no máximo eram acusados de fornicários vagos (Del Priore, 2020, 

p.40). Além de transgredir o pacto matrimonial imposto pela Igreja, ao relacionar-se 

com Ximeno, Oribela burla outra regra social: amar (e ser amada!). No relacionamento 

de Oribela e Ximeno, infere-se que ele a tenha amado por sua sede de liberdade, era o 

 
5 As Ordenações Filipinas, ou Código Philippino, ou Ordenações e Leis do Reino de Portugal foram um 
conjunto de regramentos promulgado pelo rei Felipe II de Espanha (Felipe I de Portugal, quando este 
regeu os dois reinos), muito perto do que na atualidade seria o Código Civil, o Código Penal, que à época 
orientava práticas e estabelecia punições aos desregramentos. Vigorou no Brasil entre os séculos XVI e 
XVII. 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

71 

fogo da coragem o que ele vira nos olhos dela. Advém desse encontro, a apropriação do 

seu papel autônomo como mulher e a consciência da sua sexualidade, uma vez que 

Ximeno é descrito como o único personagem do romance que a reconhece como uma 

pessoa merecedora de direitos e desejos. 

No transcorrer do romance, percebemos que o “Desmundo” a desconstruiu: a 

rebeldia diante da proposta e do casamento forçados, a paixão pelo mouro, a 

sexualidade revelada, a nudez não mais castigada, a crueldade dos dias e o calor das 

noites, a ruptura dos padrões evidenciam na protagonista o que afirma o estudo de Linda 

Hutcheon (1991), que expõe a ótica da metaficção historiográfica acerca do diálogo 

entre História e Literatura e o quanto  há de potencial dentro do campo literário para 

pluralizar o discurso singular e oficial imposto pela história. Ao expor sua teoria 

enquanto método de leitura crítica em Poética do pós-modernismo (1991), a autora 

propõe um questionamento das chamadas “verdades históricas” e a conscientização da 

necessidade latente de questioná-las, pois acredita que a literatura tem, também, um 

compromisso de dar voz, sobretudo, àqueles que foram excluídos dos relatos 

tradicionais pelas relações de poder estabelecidas no decorrer da história.  

Linda Hutcheon (1991) pontua que história e ficção são duas forças fundadas na 

verossimilhança, são construções linguísticas “altamente convencionalizadas em suas 

formas narrativas, e nada transparentes em termos de linguagem (...) e parecem ser 

igualmente intertextuais, desenvolvendo os textos do passado com sua própria 

textualidade complexa” (p. 141). Hutcheon (1991) nos lembra de que a metaficção 

historiográfica, assim como a história e a ficção, sofre das determinações temporais, ou 

seja, está sujeita a novas considerações. Nessas produções, afastadas dos princípios e 

objetivos que geraram os textos originais, versões imaginárias dos mundos históricos 

apresentam um evento e, sem hierarquiza-lo ou rejeitá-lo, oferecem uma representação 

dele.  “A ficção pós-moderna sugere que reescrever ou reapresentar o passado na ficção 

e na história é – em ambos os casos – revelá-lo ao presente, impedi-lo de ser conclusivo 

e teleológico” (Idem, p. 147), impedindo que os eventos narrados pela história terminem 

em si mesmos, tenham apenas os primeiros posicionamentos, conservem os mesmos 

atores e, por fim, a mesma narração e seus sentidos. 

 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

72 

3. Fluxo de consciência como rasura da escrita, no escrito 
O texto de Desmundo (1996) faz um interessante jogo de rasura ao criar um objeto 

que parece ser possivelmente controlado, ou seja, a escrita. Mas, parte da história da 

colonização que está posta a saber nas suas páginas e nas 10 partes que o compõem (A 

chegada; A terra; O casamento; O fogo; A fuga; O desmundo; A guerra; O mouro; O 

filho; e O fim) são os pensamentos da sua protagonista que parecem crônicas dos 

eventos por ela vividos. Gerda Lerner (2019) comenta que “há milênios, as mulheres 

participam do processo da própria subordinação por serem psicologicamente moldadas 

de modo a internalizar a ideia da própria inferioridade” (p.268), entretanto, embora 

criando uma personagem numa condição de completa subordinação, Ana Miranda torna 

Oribela, pelo menos, dona da própria narrativa, por assim dizer. O que parece ser um 

diário, é, literalmente, a transcrição do fluxo de pensamento daquela jovem mulher. Se, 

segundo Lerner (2019), uma das principais formas de manter as mulheres subordinadas 

é a falta de consciência da própria história, criar uma personagem, que nada tem, que 

nada trouxe, que foi subjugada quando lhe foi prometido uma vida melhor que a que 

tinha e, ainda por cima, lhe tirada a liberdade, fazê-la senhora da própria história e 

narrativa, consequentemente, é torná-la consciente de sua história, pois todos os eventos 

da narrativa, entendidos como pecaminosos, ou estranhos, ou justos estão e são filtrados 

por Oribela. A leitora, o leitor tem uma realidade parcial, pessoal, dolosa (aliás, como 

quase todo relato o é) dos fatos que compõem a história de Oribela e de tantas outras 

personagens históricas ou ficcionais.  

Por outro lado, essa imersão no pensamento de Oribela expõe uma gesta comum 

da mentalidade humana difundida na Idade Média. Silvia Federeci (2023) afirma que na 

Europa Ocidental foi propagado um novo “conceito de pessoa”, cujo modelo seria a 

evocação do personagem Próspero, da peça A tempestade, de Willian Shakespeare. 

Segundo a autora, o personagem exemplificará, às pessoas daquele tempo, a 

combinação entre espiritualidade celestial e materialidade brutal o que, ao mesmo 

tempo, implicaria em “certa ansiedade sobre o equilíbrio que se havia alcançado” e 

impossibilitando “qualquer orgulho pela posição especial de ‘Homem’ na Grande 

Cadeia do Ser” (Idem Ibidem, p. 248). Acrescenta, ainda, a filósofa italiana: 

 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

73 

No século XVII, o que permanece em Próspero como apreensão 
subliminar se concretiza como conflito entre a Razão e as Paixões do 
Corpo, o que dá um novo sentido aos clássicos temas judaico-cristãos 
para produzir um paradigma antropológico inovador. O resultado é a 
reminiscência das escaramuças medievais entre anjos e demônios pela 
posse das almas que partem para o Além. No entanto, o conflito é agora 
encenado dentro da pessoa, que é apresentada como um campo de 
batalha no qual existem elementos opostos em luta pela dominação. De 
um lado estão as “forças da Razão”: a parcimônia, a prudência, o senso 
de responsabilidade, o autocontrole. De outro lado, estão os “baixos 
instintos do Corpo”: a lascívia, o ócio, a dissipação sistemática das 
energias vitais que cada um possui. (Federici, 2023, p. 248-249). 

 
Pela personagem Oribela, Ana Miranda recupera um modo de pensar peculiar ao 

medievo e, sobretudo, as formas de controle e disciplina do corpo da mulher que não 

poderia incorrer e dar lugar a outras frentes, que não fossem a obediência e procriação. 

A narrativa de Ana Miranda apresenta uma história que se contrapõe ao comum 

de muitas outras, buscando, se não a superação, a retificação da “falácia androcêntrica 

produzida em todos os constructos mentais da civilização ocidental” (Lerner, 2019, p. 

270). Embora Hutcheon (1991) afirme que, recorrendo à sentença de Todorov, “a 

literatura não é um discurso que possa ou deva ser falso (...) é um discurso que, 

precisamente, não pode ser submetido ao teste da verdade; ela não é verdadeira ou 

falsa” (Apud, p. 146), também é possível querer, através do texto literário, trazer a 

possibilidade de novas interpretações. 

Outro dado que nos traz o romance Desmundo (1996) é que o sistema do 

patriarcado não pode funcionar sem a cooperação das mulheres. Entretanto, essa 

“cooperação” vem por vias coercitivas e subordinadoras. Segundo Lerner (2019),  

 
assegura-se essa cooperação por diversos meios: doutrinação de gênero, 
carência educacional, negação às mulheres do conhecimento da própria 
história, divisão das mulheres pela definição de “respeitabilidade” e 
“desvio” de acordo com suas atividades sexuais; por restrições e 
coerção total; por meio de discriminação no acesso a recursos 
econômicos e poder político e pela concessão de privilégios de classe a 
mulheres que obedecem (p.267) 

 
A história de Oribela, por meio de seu fluxo de pensamento, vai ilustrando como o 

viver feminino era (e ainda é) modelado e devolve, mesmo que ficcionalmente, e em 

parte, o conhecimento da própria história das mulheres. Com isso, o romance também 



 
 

2025 - v.2 - n.32   

74 

cria uma subversão da hegemonia masculina ao centralizar sua narração numa 

personagem feminina que renuncia à forma legitimizada na cultura patriarcal, que é a 

escrita e, ao orbitar a trama no pensamento de uma protagonista, devolve, 

simbolicamente, à mulher sua própria história. 

O romance Desmundo (1996), de Ana Miranda, permite a análise social e 

antropológica da mulher na construção histórica de um Brasil múltiplo e reitera que a 

versão oficial nada mais é do que a vencedora sobre muitas outras que poderiam ser 

tomadas em consideração. Sob a voz da narradora Oribela, a literatura de Ana Miranda 

permite a reflexão sobre os desafios enfrentados pela representação feminina no período 

colonial, os quais ecoam em nossa realidade de mais de quinhentos anos depois. Ao 

propor uma releitura deste passado, repetido à exaustão, e questionar os anais da 

História sobre a “verdade absoluta”, esta arte assume o posto de agente fomentador da 

discussão e da desestabilização do discurso oficial reforçando que todas as narrativas 

são passíveis de análises e questionamentos. 

 

4. Referências 

 
DEL PRIORE, Mary. Sobreviventes e guerreiras: Uma breve história da mulher no 
Brasil de 1500 a 2000. São Paulo: Planeta, 2020. 
 
FEDERICI, Silvia. O grande Calibã - A luta contra o corpo rebelde. In: FEDERICI, 
Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Trad. Coletivo 
Sycorax. 2.ed. São Paulo: Elefante, 2023. 
 
LERNER, Gerda. A criação do patriarcado. In: LERNER, Gerda. A criação do 
patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. Trad. Luiza Sellera. São 
Paulo: Cultrix, 2019. 
 
HOLANDA, Camila Vilela. Desmundo, de Ana Miranda: A (des)leitura de um 
Brasil pela voz ficcional da mulher. Dissertação de Mestrado. Programa de Estudos 
Pós - Graduados em Literatura e Crítica Literária. Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo, São Paulo, Brasil, 2019, 128p. 
 
HUTCHEON, Linda. Metaficção historiográfica: O passado do tempo passado. In: 
HUTCHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria, ficção. Trad. 
Ricardo Cruz. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1991. 
 
MIRANDA, Ana. Desmundo. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 


