
 

2025 - v.2 - n.32    

O DISCURSO HUMORÍSTICO DE COMEDIANTES NEGROS: 

UMA ESTRATÉGIA DE RESISTÊNCIA AO RACISMO? 
 

Isabel Cristiane Jerônimo1 

 

Resumo: Este artigo investiga o modo de funcionamento do discurso humorístico 
produzido por comediantes negros ao abordar tópicos raciais em suas apresentações. No 
contexto atual, em que espetáculos de humor são amplamente veiculados em canais de 
TV e plataformas digitais, comediantes negros têm assumido o protagonismo de seus 
próprios discursos. A pesquisa levanta questões sobre os temas raciais escolhidos para 
gerar humor e examina se a mudança de posição desses sujeitos, de alvos de chacotas 
para produtores de conteúdo próprio, desencadeia um efeito de resistência ao preconceito 
racial. O corpus de análise constitui-se de apresentações de stand-up comedy de 
comediantes negros no YouTube. A metodologia está fundamentada na Análise do 
Discurso francesa, complementada por reflexões teóricas sobre questões raciais e 
humorísticas.  
Palavras-chave: discurso humorístico; comediantes negros; resistência racial; stand-up 
comedy. 
 

 

THE HUMOROUS DISCOURSE OF BLACK COMEDIANS: A 

STRATEGY OF RESISTANCE TO RACISM? 

Abstract: This article investigates the functioning of the humorous discourse produced 
by Black comedians when addressing racial topics in their performances. In the current 
context, in which humorous performances are widely broadcast on TV channels and 
digital platforms, Black comedians have become the protagonists of their own discourses. 
This research raises questions about the racial themes chosen to generate humor and 
examines whether the change in position of these subjects, from targets of mockery to 
producers of their own content, triggers an effect of resistance to racial prejudice. The 
corpus of analysis consists of stand-up comedy performances by Black comedians on 
YouTube. The methodology is based on French Discourse Analysis, complemented by 
theoretical reflections on racial and humorous issues.  
Keywords: humorous discourse; Black comedians; racial resistance; stand-up comedy. 
 
 

 
1 Professora doutora associada do Departamento de Letras Vernáculas e Clássicas da Universidade Estadual 
de Londrina. Possui experiência na área de Letras, com ênfase em estudos do discurso e da textualidade. 
Desenvolve e orienta projetos de pesquisa nos quais se entrecruzam negritude, racismo e discurso, 
dedicando-se à análise crítica das práticas discursivas e de seus efeitos de sentido na constituição das 
relações sociais. 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

34 

Introdução 

As tensões raciais permanecem presentes e atuantes no cotidiano da sociedade 

brasileira, enraizadas em condições sócio-históricas que têm como um dos discursos 

fundadores a escravidão de pessoas negras. Essas tensões se manifestam em diversas 

formas discursivas que atravessam o tempo e o espaço. Um campo em que essas 

manifestações são particularmente visíveis é o humor, no qual, historicamente, pessoas 

negras têm sido frequentemente representadas como objetos de ridicularização, 

perpetuando estereótipos e reforçando a desigualdade racial no chamado “país da 

cordialidade” 

O objetivo central deste trabalho é investigar como a polêmica relação entre raça e 

humor se manifesta em apresentações de stand-up comedy produzidas e encenadas por 

comediantes negros, especialmente quando o tema central é a raça. Especificamente, 

buscamos analisar os efeitos de sentido gerados pelos tópicos raciais escolhidos por esses 

comediantes para suas piadas e como se dão as suas tomadas de posição em relação a 

esses temas. Como questões de pesquisa, enunciamos: a mudança de posição do sujeito 

negro, de alvo de deboche para produtor de seu próprio conteúdo, faz emergir um efeito 

de sentido de resistência ao racismo em suas narrativas? Quais temas raciais são mais 

frequentes nesse humor e como são ressignificados? Partimos do pressuposto de que o 

humor veiculado em shows de stand-up pode funcionar como manifestação de resistência 

negra ao racismo.  

Este estudo se fundamenta na Análise do Discurso Francesa (AD), que permite 

compreender as relações entre discurso e ideologia. Autores como Guimarães (2009), 

Almeida (2019) e Mbembe (2018) oferecem uma base teórica crucial para analisarmos 

como questões raciais são representadas no humor, enquanto estudos sobre o discurso 

humorístico complementam essa análise, proporcionando uma compreensão das 

dinâmicas de poder e resistência presentes nos discursos dos comediantes negros. O artigo 

está estruturado da seguinte forma: primeiramente, apresentamos a fundamentação 

teórica que embasará as análises; em seguida, os aspectos metodológicos e a análise do 

corpus. Na sequência, os resultados obtidos com as análises, seguidos pelas considerações 

finais. 

 

 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

35 

1. Referencial teórico  

1.1- Apontamentos sobre raça em perspectiva discursiva 

Nesta seção, discutiremos os principais conceitos que sustentam a análise do 

discurso humorístico produzido por comediantes negros ao abordar questões raciais. 

Focaremos nas noções de raça, racismo e em alguns conceitos pertencentes à Análise do 

Discurso francesa (AD). 

Inseridos nas relações semânticas que compõem o discurso fundador da escravidão, 

raça e racismo são dois conceitos importantes para um trabalho que tem por objetivo 

analisar o discurso humorístico produzido por comediantes negros. Trata-se de uma 

relevância de cunho sócio-histórico, que nos auxilia a compreender parte do contexto 

mais amplo em que esse discurso está inserido.  Na perspectiva da Análise do Discurso, 

a produção de sentidos em torno dos conceitos de raça e racismo é profundamente 

influenciada pelas condições históricas e ideológicas em que esses discursos são 

formulados. Além disso, as diferentes posições que os sujeitos ocupam ao enunciar esses 

conceitos também desempenham um papel crucial na determinação dos sentidos 

produzidos. Como nosso intuito não é fazer um tratado a respeito desses dois conceitos, 

interessa-nos apontar alguns aspectos que colaborem para a discussão posterior acerca de 

como as diferenças raciais podem organizar as relações entre sujeitos nesse tipo de 

discurso. 

No Brasil, a ideia de raça continua a ser um conceito de extrema relevância, apesar 

de o discurso científico moderno ter refutado qualquer base biológica para essa categoria. 

A raça persiste como uma construção sócio-histórica, profundamente enraizada nas 

relações de poder, gerando efeitos de sentido que influenciam as interações sociais e os 

discursos contemporâneos. De acordo com Guimarães (2009, p. 11), a noção de raça 

restringe-se ao mundo social, atuando em prol de alguma ideologia, visto que não há 

correlação entre cor da pele e características culturais, comportamentais ou cognitivas de 

um povo, como se pensava em estudos pseudocientíficos do século XIX. Assim, “O 

racismo é uma forma bastante específica de “naturalizar” a vida social, isto é, de explicar 

diferenças pessoais, sociais e culturais a partir de diferenças tomadas como intrínsecas.” 

(Guimarães, 2009). Complementando essa visão, Almeida (2019) afirma que o racismo 

se constitui como parte da estrutura do país, decorrência do modo naturalizado como se 

constituem as relações políticas, econômicas, jurídicas e familiares. Mbembe (2019, p. 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

36 

68-69) acrescenta um outro aspecto importante que perpassa os dois conceitos 

mobilizados pelos autores, o inconsciente: 

 
Raça e racismo fazem parte dos processos fundamentais do inconsciente, 
ligados aos impasses dos desejos humanos: apetites, afetos, paixões e 
temores. São simbolizados pela lembrança de um desejo originário 
frustrado ou então por um trauma cujas causas muitas vezes nada têm a 
ver com a pessoa que é a vítima do racismo. Por outro lado, a raça não 
diz respeito apenas ao mundo sensorial, é uma maneira de estabelecer e 
afirmar poder. 

 
Pensando na produção de discursos que envolvem diferenças raciais, essa 

intervenção do inconsciente de que nos fala Mbembe, aliada aos conceitos de raça e 

racismo, vai ao encontro do chamado “esquecimento ideológico”, apontado por Pêcheux 

(2014), pelo qual um sujeito é afetado quando produz seus dizeres. Esse esquecimento é 

estruturante na constituição do sujeito e faz com que ele, afetado pela ideologia, sem ter 

consciência disso, tenha a ilusão de ser a origem daquilo que diz e de controlar os 

sentidos. O autor francês nos diz, contudo, que o sujeito apenas retoma sentidos pré-

existentes para constituir seus enunciados, os quais são determinados pela forma como 

estão inscritos na história e na língua. Outro esquecimento que afeta esse sujeito e que se 

relaciona ao primeiro é o esquecimento enunciativo, o qual produz “a impressão da 

realidade do pensamento, uma ilusão referencial que nos faz acreditar que o que dizemos 

não poderia ser dito com outras palavras, estabelecendo uma relação natural entre palavra 

e coisa” (Orlandi, 2000, p. 35). Este segundo esquecimento atua no sujeito de forma 

semiconsciente. Inserido em uma dinâmica social complexa perpassada pelo racismo, 

interessa-nos compreender como se dá esse processo de subjetivação que constitui o 

sujeito negro que enuncia da posição de comediante. 

Ainda tratando da ideia de racismo, é importante pontuarmos que o Brasil foi o 

último país a libertar os cativos nas Américas e tem na escravidão as origens da 

desigualdade provocada pela experiência colonial. Como nos diz Césaire (1978, p. 25), 

“colonização= coisificação”. Tal reificação é um dos componentes do racismo contra o 

negro no Brasil, prática que perpetua desigualdades materiais e simbólicas, classificações, 

hierarquias baseadas no conceito de raça, tendo a cor da pele e os traços fenotípicos 

negroides como características desvalorizadas, tornando legítimas diferenças que não 

definem espécies. Para Veiga (2019, p. 244), “O sucesso da colonização se baseia na 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

37 

capacidade não apenas de colonizar territórios geográficos, mas na capacidade também 

de colonizar territórios existenciais, o inconsciente”. Ao encontro dessa afirmação, 

acrescentamos a visão de Sousa (1983, p. 6) sobre efeito do racismo na relação do negro 

com o próprio corpo:  
 

A partir do momento em que o negro toma consciência do racismo, seu 
psiquismo é marcado com o selo da perseguição pelo corpo-próprio. Daí 
por diante, o sujeito vai controlar, observar, vigiar este corpo que se opõe 
à construção da identidade branca que ele foi coagido a desejar. A 
amargura, desespero ou revolta resultantes da diferença em relação ao 
branco vão traduzir-se em ódio ao corpo negro. 

 
Dessa forma, o imaginário social brasileiro, construído com base em um viés 

escravagista, compõe-se basicamente de características negativas em relação ao negro 

(malandro, ladrão, preguiçoso, hipersexualizado, feio, pouco capaz etc.), colocando-o em 

um lugar de subalternidade e desumanização. Quase sempre, quando lhe são atribuídas 

características positivas, estão associadas à execução de alguma atividade que exija 

habilidades físicas, não intelectuais. Em contrapartida, o grupo branco se constituiu como 

desracializado, o padrão dominante da sociedade oriundo de uma visão sócio-histórica 

europeia, detentora do imaginário social formado por características positivas ligadas à 

inteligência, ao comando, à beleza, ao poder.  

A hegemonia do grupo branco, portanto, “é uma forma de poder baseada na 

liderança em muitos campos da atividade de uma só vez, para que sua ascendência 

obrigue o consentimento generalizado e pareça natural e inevitável.” (Hall, 2016, p. 193). 

À dominância do grupo branco dá-se o nome de “Branquitude”. “A branquitude é atributo 

de quem ocupa um lugar social no alto da pirâmide, é uma prática social e o exercício de 

uma função que reforça e reproduz instituições, é um lugar de fala para o qual uma certa 

aparência é condição suficiente.” (Sovik, 2009, p. 50). Sendo assim, participar da 

branquitude significa usufruir de privilégios de ordens diversas na sociedade brasileira e 

determinar os lugares possíveis de serem ocupados por negros, brancos e não brancos. 

De modo panorâmico, esses apontamentos nos ajudam a entender o contexto sócio-

histórico e ideológico mais amplo em que as relações estruturantes entre negros e brancos 

se constroem em nossa sociedade. Essa tensa relação produzida discursivamente pelo 

entrelaçamento da língua com a história gerou uma repetibilidade de discursos negativos 

acerca do imaginário sobre os negros e positivos em relação aos brancos, estabilizada por 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

38 

meio de uma memória discursiva, de natureza social, que afeta o sujeito do discurso pelo 

já citado esquecimento. Pêcheux (2007, p. 52) afirma que: 
 
a memória discursiva estrutura a materialidade discursiva complexa, 
estendida em uma dialética da repetição e da regularização. Face a um 
texto que surge como acontecimento a ler, ela vem restabelecer os 
implícitos de que sua leitura necessita: a condição do legível em relação 
ao próprio legível.   

 
Para Indursky (2011, p. 71), “O fundamento dessa memória é a regularização dos 

sentidos. São os discursos em circulação, urdidos em linguagem e tramados pelo tecido 

sócio-histórico que são retomados, repetidos, regularizados.” Essa noção aparece também 

em Courtine (2009, p. 105), para quem “a noção de memória discursiva diz respeito à 

existência histórica do enunciado no interior de práticas discursivas regradas por aparelhos 

ideológicos.”  

Apesar de a memória discursiva caracterizar-se pelo repetível, essa estabilidade dos 

sentidos não é imutável e pode ser quebrada por um acontecimento discursivo novo, 

deslocando e desregulando os implícitos associados ao sistema de regularização anterior. 

O acontecimento discursivo, como afirma o próprio Pêcheux (2012, p. 17) é “o ponto de 

encontro de uma atualidade e uma memória”. Há um remexer nas redes de significação 

históricas que afeta sujeitos e sentidos, produzindo novas possibilidades. Dessa forma, os 

sentidos podem se movimentar quando são produzidos a partir de uma outra posição-sujeito 

ou de outra matriz do sentido que se organiza e estabelece o que pode ou não ser dito em 

determinada Formação Discursiva (FD), sempre filiada a uma Formação Ideológica (FI). 

Segundo Pêcheux (2014, p. 146-7): 

 
(...) as palavras, expressões, etc., mudam de sentido segundo as posições 
sustentadas por aqueles que as empregam, elas adquirem seu sentido em 
referência às formações ideológicas nas quais essas posições se 
inscrevem. Chamaremos formação discursiva aquilo que numa formação 
ideológica dada, determinada pelo estado da luta de classes, determina o 
que pode e deve ser dito. 

 
 Como já mencionado, os sentidos sempre podem se tornar outros e novos discursos 

podem ser produzidos. Conjunturas históricas podem provocar reações discursivas de um 

grupo oprimido racialmente ou de parte dele, já que nunca é possível falar em 

homogeneidade na esfera do humano. Assim, o sujeito pode se voltar contra a ideologia 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

39 

dominante da FD em que ele estava inserido, separando-se dela por meio da “luta contra 

a evidência ideológica, duvidando, questionando, distanciando-se dela” (Pêcheux, 2014, 

p. 199). Considerando o que Pêcheux denomina como “tomada de posição”, “O sujeito 

contraidentifica-se com a formação discursiva que lhe é imposta pelo interdiscurso como 

determinação exterior de sua interioridade subjetiva” (Pêcheux, 2014, p. 200). Ou, ainda, 

pode acontecer de o sujeito se desidentificar da ideologia com a qual estava de acordo, 

identificando-se com outros saberes, criando novos sentidos para práticas discursivas 

sedimentadas.  

A discussão teórica apresentada permitirá compreender como os discursos 

humorísticos de comediantes negros se situam em um campo tensionado pela memória 

discursiva de uma sociedade marcada pelo racismo. Na análise posterior, examinaremos 

como esses discursos se conformam ou resistem a essas memórias e formações 

ideológicas, explorando suas potencialidades críticas. 

 

1.2 Estereótipos, humor, stand-up comedy 

Referência nos estudos sobre o cômico, Bergson (2004) afirma que a função do riso 

é ser sempre um pouco humilhante para quem é seu objeto, já que o riso é, de fato, uma 

espécie de trote social. Devido às questões sócio-históricas anteriormente apontadas, não 

é difícil inferir que pessoas negras sempre tenham se constituído em nosso país como 

matéria-prima para tal trote. Há vários exemplos, mas um marcante pela longevidade e 

audiência eram os esquetes do programa humorístico Os trapalhões, atração que estreou 

na Rede Globo, em 1977, e perdurou por 18 anos na emissora, com muito sucesso junto 

ao público. No programa, os personagens negros Mussum, interpretado por Antônio 

Carlos Bernardes Gomes, e Tião Macalé, interpretado por Augusto Temístocles da Silva 

Costa, eram frequentemente ridicularizados nas cenas por sua cor de pele e aparência 

física (Tião Macalé, além de negro, era uma figura desdentada). Muitas vezes, eram 

caracterizados como bêbados, pouco inteligentes, rejeitados pelas mulheres, típico apelo 

humorístico baseado em estereótipos. Esse humor de que os negros eram (e ainda são) o 

alvo, atravessava ideologicamente grande parte da sociedade, dissimulando seu 

funcionamento, fazendo com que fosse percebido como natural e independente das 

relações sociais, culturais, políticas e históricas, como se existisse ideal e neutro, pronto 

para ser utilizado pelos sujeitos, sem implicações. Esse humor, baseado em estereótipos, 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

40 

atravessa ideologicamente grande parte da sociedade, dissimulando seu funcionamento, 

visto como natural e independente das relações sociais, culturais, políticas e históricas, 

como se existisse ideal e neutro, pronto para ser utilizado pelos sujeitos, sem implicações. 

Os estereótipos, ao serem mobilizados, não apenas geram riso, mas também 

desempenham funções sociais complexas, reforçando ou desafiando normas culturais. De 

acordo com Hall (2016, p. 173), “(...) ‘estereotipado’ significa reduzido a alguns 

fundamentos fixados pela natureza, a umas poucas características simplificadas, o sujeito 

é visto por traços específicos, que são amplificados.” Assim, “a estereotipagem 

essencializa, naturaliza e fixa a ‘diferença’” e contribui para separar o que é considerado 

normal do anormal, o aceitável do inaceitável. Nessa classificação, a desigualdade de 

poder atua em favor da cristalização do estereótipo, definindo aqueles que foram 

excluídos da norma estabelecida como o “Outro” (Hall, 2016). Complementando essa 

visão, Moreira (2019, p. 60) afirma que “os estereótipos cumprem uma função ideológica, 

porque permitem a reprodução de relações assimétricas de poder existentes em uma 

sociedade”.  

Como não há imutabilidade dos sentidos, os estereótipos também podem atuar 

favoravelmente em relação à visão que se tem de alguns grupos sociais. Entretanto, 

quando relacionamos negro/humor, eles frequentemente atuam de modo a reiterar visões 

negativas e preconceituosas, fazendo isso de modo hiperbólico. De acordo com Moreira 

(2019, p. 31), “O humor racista é um meio de propagação da hostilidade racial e faz parte 

de um projeto de dominação que chamaremos de racismo recreativo”. Essa recorrência 

dialoga com o que afirma Bhabha (1998), para quem o estereótipo é uma das importantes 

estratégias discursivas do colonialismo, garantindo a fixidez na construção da alteridade. 

Presente na memória discursiva e passível de atualização, a repetição desses estereótipos 

colabora para a internalização de visões negativas, concretizando-se como estigmas nas 

relações sociais, “responsáveis pela construção de identidades culturalmente desprezadas, 

porque designam pessoas supostamente diferentes ou inferiores”. (Moreira, 2019, p. 62). 

Como os estigmas estão associados às relações de força e poder sociais, membros dos 

grupos discriminados em uma sociedade racista podem internalizá-los, de forma 

inconsciente, corroborando as expectativas sociais pautadas pelo padrão branco, gerando 

um impacto em relação à sua identidade e ao modo como esses sujeitos se relacionam 

com o mundo. 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

41 

Para Fonseca (1994), as piadas racistas surgiram no período pós-abolição, atuando 

como mais uma forma de resistência à integração do negro na sociedade brasileira. Muitas 

delas ainda podem ser ouvidas, de forma parafrástica, proferidas em condições de 

produção atuais, como em plataformas de vídeos ou nas redes sociais, em perfis 

específicos. Entretanto, não é o riso provocado pelo humorista branco que interessa a este 

trabalho, mas o funcionamento discursivo dos textos produzidos por comediantes negros, 

os quais são sujeitos de seus discursos em suas apresentações de stand-up comedy. 

Inserido no domínio do discurso humorístico, o gênero stand-up comedy caracteriza-se 

como um espetáculo no qual o comediante se apresenta sem figurino, cenário, ou qualquer 

recurso teatral, apenas em pé e com um microfone na mão, tecendo seus comentários 

sobre fatos cotidianos. De acordo com Soares (2013, p. 484), este tipo de humor: 

 
(...) difere de todas as outras modalidades de shows humorísticos por 
carregar a indelével propriedade de versar sobre a vida coloquial, sobre 
os mais prosaicos acontecimentos sociais, e tem sua legitimação no 
reconhecimento dos que assistem a ele e riem dos relatos do humorista. 

 
De acordo com Moreira (2015), os roteiros de comédia stand-up são feitos pelos 

próprios comediantes, que criam uma história baseada na observação de algo do 

cotidiano, com o intuito de fazer a plateia rir. Para isso, costuram várias piadas numa 

sequência a partir de temas controversos. Os textos devem ser autorais, constituírem-se a 

partir de tópicos de observação, sem a utilização do recurso a piadas prontas. Dessa forma, 

os comediantes são “proprietários” de suas piadas. Em relação ao contexto de produção 

mais estrito, esse tipo de atividade é realizada, muitas vezes, em locais menos formais, 

como bares, clubes de comédia, embora possa acontecer em teatros maiores, a depender 

da popularidade do artista. Nesse ambiente informal, a quarta parede inexiste, e a 

disposição dos assentos para a audiência, em relação ao palco, deixa claro que a interação 

entre os interlocutores é quesito fundamental. A plateia interage com o comediante e 

negocia com ele o estabelecimento dos sentidos de seus dizeres.  

Pensando esse humor em uma perspectiva mais ampla, e considerando os 

propósitos comunicativos de um roteiro de stand-up, não se pode dizer que tenha como 

natureza e função a criticidade. Não é por ser uma ferramenta potencial de contestação de 

ideias que todo artista está disposto a trazer discussões contrárias ao status quo para as 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

42 

suas apresentações. Ao contrário, em alguns casos, os preconceitos e o ataque às minorias 

aparecem em profusão, gerando risos histéricos. Como afirma Possenti (1998, p. 49): 

 
O humor nem sempre é progressista. O que caracteriza o humor é o fato 
de que ele permite dizer alguma coisa mais ou menos proibida, mas não 
necessariamente crítica, revolucionária, contrária aos costumes 
arraigados e prejudiciais. O humor pode ser extremamente reacionário 
quando é uma forma de manifestação de um discurso veiculador de 
preconceitos (...). 

 
Assim, embora o humor ofereça um espaço para a transgressão discursiva, ele 

também pode funcionar como um mecanismo de reafirmação das ideologias dominantes, 

especialmente quando se apoia em estereótipos. Nesse sentido, é crucial analisar em que 

medida o humor pode ser efetivamente subversivo, no âmbito racial, ou apenas cooptado 

pelas mesmas estruturas de poder que pretende criticar. 

O stand-up é um tipo de prática discursiva em que o enunciador tem o poder de ser 

protagonista e de se posicionar por meio de seus próprios textos a uma determinada 

audiência. A estrutura social/racial, que funciona como um dique à presença do “outro” 

em espaços distintos dos demarcados, fez com que as subjetividades negras pudessem ser 

manifestadas nesse contexto depois de os homens brancos já figurarem no campo com 

destaque, mais ou menos desde os anos 2010, quando houve uma expansão do stand-up 

comedy, embora existisse esse tipo de manifestação artística desde os anos 2005, em que 

humoristas brancos, como Danilo Gentili, Rafinha Bastos e Fábio Porchat, já tinham 

destaque. 

 Vivenciando condições sócio-históricas que lhe possibilitam se apropriar da 

palavra, o comediante negro, agora autor/produtor de seu dizer, instiga-nos a refletir de 

que forma se dá a construção do seu discurso sobre aspectos raciais, estando ele nesta 

posição autônoma. De acordo com Orlandi (2007), um autor constitui seu enunciado a 

partir de uma história de formulações já enunciadas. Ele repete já-ditos para construir o 

seu dizer, mas os historiciza, ao mesmo tempo, inscrevendo suas formulações no 

interdiscurso. Essa repetição é histórica, condição para que seja interpretável para o seu 

público. Assim, procuraremos desvelar como se dá o funcionamento desse tipo de humor, 

observando a escolha de temas dos comediantes negros para discursivizar aspectos raciais 

e as tomadas de posição acerca de suas escolhas, as quais implicam um posicionamento 

ideológico. 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

43 

2. Aspectos metodológicos  

Selecionamos apresentações de cinco comediantes negros que atuam no stand up 

comedy. Vamos denominá-los como C1, C2, C3, C4 e C5, já que não nos interessam os 

indivíduos empíricos, mas a posição da qual enunciam. Para a escolha desses 

comediantes, partimos da palavra-chave “comediantes negros stand up” e seguimos as 

sugestões apresentadas pela plataforma para selecionar o corpus.  As apresentações 

escolhidas estão alocadas na plataforma de vídeos You Tube. A fim de compreendermos 

o estilo do humorista, assistimos a mais de uma apresentação de cada um. Por meio de 

ferramentas de inteligência artificial (Turbo Scribe e Transkriptor) e realizando eventuais 

correções, os recortes dos espetáculos foram transcritos. A metodologia de análise é 

baseada na Análise do Discurso. Dessa forma, selecionamos das transcrições sequências 

discursivas para que possamos responder à pergunta de pesquisa do trabalho: a mudança 

de posição desse sujeito negro, de alvo de deboche para produtor de seu próprio conteúdo, 

faz emergir um efeito de sentido de resistência frente ao preconceito racial?  

 

3. Análise do corpus – Condições de produção imediatas 

As apresentações analisadas foram disponibilizadas na plataforma de vídeos 

YouTube, mas ocorreram originalmente em diferentes contextos de produção, desde 

canais de comédia populares, como o Comedy Central, até pequenos Clubes de Comédia 

e teatros maiores, conforme a visibilidade do humorista. Essas diferentes condições de 

produção influenciam diretamente a recepção e os efeitos de sentido das piadas, uma vez 

que o público e o contexto variam significativamente conforme o local. As postagens na 

plataforma datam de 2017, 2019 2021 e 2024. Em todas as apresentações, há a presença 

de plateia, a qual participa do evento muito próxima fisicamente ao comediante, já que 

uma das características desse tipo de performance é a inexistência da chamada “quarta 

parede”. 

A plateia, nas apresentações, parece ser heterogênea, composta por pessoas negras 

e brancas, o que reflete a diversidade da audiência de stand-up comedy. No entanto, em 

apresentações televisionadas, como no canal Comedy Central, a plateia observada era 

majoritariamente branca, o que pode influenciar os efeitos de sentido e a dinâmica entre 

comediante e público, especialmente quando se trata de temas raciais. Como a intersecção 

entre classe e raça em nosso país é relevante e as pessoas negras quase sempre constituem 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

44 

os estratos economicamente mais baixos, isso nos faz presumir que não sejam o público 

predominante nesses eventos. Nos vídeos, observa-se que esse público-alvo reage o 

tempo todo com risos às histórias contadas pelos comediantes, em nenhum momento há 

uma reação contrária ao que é dito, algo como vaias ou silêncios.  

Como é exigido deste gênero discursivo, os textos são autorais. O sujeito negro, 

autor de seus roteiros humorísticos, torna-se responsável por aquilo que diz. Investigando 

discursivamente o modo como eles trabalham as questões raciais, percebemos que os 

efeitos de sentido humorísticos não são alcançados da mesma forma, por isso os 

dividimos em dois grupos. O primeiro, formado pelos três primeiros comediantes, 

apresenta uma identidade humorística convencional, utilizando-se de tema tabu e dos 

estereótipos, de modo parafrástico, para fazer rir; já o segundo grupo, constituído pelos 

dois últimos comediantes, também emprega estereótipos, mas opta por uma 

descontinuidade dos sentidos arraigados. 

 

3.1- O humor negro convencional 

3.1.1- A escravidão negra como piada 

Uma característica central da comédia stand-up é a criação de riso e descontração. 

No entanto, ao selecionar a escravidão negra como tema para suas piadas, três dos cinco 

comediantes negros analisados recorrem a uma memória discursiva carregada de dor e 

sofrimento histórico. Essa escolha levanta questões sobre como o humor pode, ao mesmo 

tempo, desafiar e reforçar estereótipos raciais, dependendo da forma como o discurso é 

estruturado e recebido pelo público. Levando-se em conta a historicidade que emerge 

dessa referência, é preciso considerar que este é um país que conviveu com o sistema 

econômico escravocrata por mais de três séculos, deixando marcas indeléveis em nossa 

sociedade, sendo o racismo a maior delas e, por conseguinte, a construção da branquitude 

como um lugar de poder em detrimento do grupo negro. Ao utilizarem a escravidão negra 

como memória discursiva para a formulação de suas piadas, esses sujeitos, inscritos no 

espaço socioideológico do humor, desafiam a barreira da censura tácita relativa ao tema 

por meio do deslocamento de já-ditos relacionados a uma história de dor, sofrimento, 

subjugação e reificação humanas. Nessa deriva, buscam silenciar esses sentidos (ou 

esquecê-los), atualizando-os nesta formação discursiva da qual enunciam: 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

45 

(C1)  SD- (...) E sabe que quando você vai fazer uma viagem pro exterior, a primeira coisa que 
você tem que fazer é pegar umas dicas com um amigo rico que já tenha viajado, né? E naquela 
época, faz tempo isso, não tinha rico preto no Brasil, só o Pelé. Mas eu não tinha intimidade 
com ele. Aí eu tive que pegar uma dica com um amigo rico, branco e descobri que dica de viagem 
amigo branco não serve para viagem de preto. Primeira sugestão que me deram foi assim pô, já 
que você não conhece nada, você podia fazer uma viagem pelo Caribe, um cruzeiro, sabe passear 
de navio? Aí eu tive que explicar para o cara: olha só aqui, meu pessoal não se dá muito bem 
com o negócio de viagem de navio, sabe? Não é uma boa. É que eu tenho uns antepassados 
que há uns 300 anos foram fazer um cruzeiro na África. Rapaz, deu muito ruim, cara, deu 
muito ruim. Cancelaram a viagem de volta, só deu merda, cara.(...). 
 

Na SD mencionada, o comediante negro ocupa a posição de um sujeito que fala 

com base em uma experiência marcada pela racialização e pelas desigualdades 

socioeconômicas no país. Ele se posiciona como um indivíduo ciente dessas diferenças 

sociais e raciais que moldam histórias de viagem, destacando a discrepância entre as 

experiências de pessoas negras e brancas. O enunciado, de forma “irônica”, evoca 

memórias discursivas associadas à escravidão e ao tráfico transatlântico de pessoas 

negras, o qual se estendeu por mais de três séculos. Podemos observar isso pela seleção 

dos sintagmas “cruzeiro na África” e “viagem de navio”, os quais fazem alusão direta à 

violenta história de escravidão, atualizando em um cenário moderno de viagem traumas 

históricos.  

O emprego da primeira pessoa em “meu pessoal” e “eu tenho uns antepassados” na 

formulação do dizer marca a identidade negra, evidenciando o pertencimento do sujeito 

ao grupo que se constitui como objeto da piada. Reforçam-se também as relações de poder 

e exclusão ao expor como as dicas de viagem oferecidas por um “amigo rico, branco” não 

são adequadas para uma pessoa negra, devido às experiências distintas de mobilidade e 

acesso, sugerindo que o capital cultural e as expectativas sociais dos brancos não se 

aplicam da mesma forma a pessoas negras, devido às suas histórias e posições sociais. Da 

mesma forma, a sequência “não tinha rico preto no Brasil, só o Pelé” carrega consigo um 

silenciamento histórico das realizações e presenças negras em espaços de poder e riqueza 

no Brasil. 
C2- SD- E a história da capoeira é legal, você sabe, né? Os negros criaram aquilo ali, era uma 
dança. O que já prova que os brancos escravizaram os negros não foi por inteligência, foi pela 
força mesmo. Porque junta aqueles negão rodando o pé alto, vira pra eles e fala: é uma dança! 
Não, tá de boa, é uma dança. 
 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

46 

O C2 desloca para a formação discursiva humorística a relação de poder entre 

brancos e negros oriunda da escravidão, enfatizando que a dominação dos brancos sobre 

os negros foi motivada pela força física dos negros e não pela inteligência deles. Essa 

afirmação, em tom jocoso, retoma aspectos da memória discursiva que construiu, pela 

repetibilidade, a imagem do negro como um indivíduo pouco inteligente, incapaz de 

atender às demandas intelectuais, constituindo-se apenas como um corpo reificado para 

o trabalho, herança de um pensamento colonial com a qual o sujeito comediante negro, 

atravessado pelo esquecimento ideológico, corrobora ao proferir esse dizer.   
C3- SD- E... Eu percebi uma coisa...  A Princesa Isabel... cara... Eu gosto muito dela... Por uma 
razão óbvia... Porque, pensa comigo... Se eu conto uma piada errada, e a gente tá naquela 
época... Porra, minhas costas iam tá tudo marcadas agora... Entende? Então, eu gosto dela 
por causa disso... Porque ela liberou nós, tá ligado?  (...) Agora, eu acho que ela vacilou no jeito 
que ela fez o bagulho... Porque ela pegou e falou assim... Ah, os caras tão aí, né? Comendo do 
bom e do melhor... De graça... Tem casa, moradia... Não... Bora acabar com essa mamata aí... 
Não... Partiu, senzala... Foda-se... Pode ir embora... E ela liberou nós, tá ligado? Só que ela não 
liberou e deu um curso no Sebrae pra gente, entendeu? Ela não fez isso... Ela só pegou e falou... 
Foda-se... Seja livre...  E naquela época não tinha um programa do Gugu pra salvar nós... 
Não tinha um de Volta Pra Minha África...Não tinha... Foda. 
 

A sequência discursiva do C3 o coloca em uma posição de sujeito crítica em relação 

à história oficial e à figura da Princesa Isabel. De forma irônica, ele subverte a narrativa 

dominante, que tende a glorificar a princesa como uma libertadora, ao destacar as falhas 

e as consequências inadequadas dessa libertação que abandonou os negros à própria sorte 

(“ela liberou nós”). Ainda nessa esteira, o uso do sintagma “um curso no Sebrae" revela 

a ausência de políticas públicas ou de apoio para que os negros pudessem se reintegrar à 

sociedade de maneira digna. A referência ao “programa do Gugu” e ao “de Volta Pra 

Minha África” subverte ainda mais a narrativa histórica, utilizando referências 

contemporâneas de programas de auditório assistencialistas para destacar a precariedade 

e o desamparo dos negros no pós-abolição. Tal qual C1, o uso da primeira pessoa está 

presente, ressaltando a posição de sujeito negro da qual enuncia e de membro do grupo 

do qual faz parte (uso de “eu” e “nós”). 

A despeito de apresentar um efeito de sentido crítico em relação a certos fatos 

históricos, de apontar relações de poder e desigualdades sociais motivadas pela raça, ao 

tomarem a escravidão como tema possível para o campo do humor, observa-se certa 

banalização em relação à história cruel vivenciada por um povo. Metaforizar em seus 

roteiros a ideia de transporte de pessoas negras escravizadas em navios insalubres por 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

47 

“cruzeiro” ou “viagem de navio”; reafirmar teses pseudocientíficas do século XIX que 

preconizavam a baixa inteligência de pessoas negras ou, como nos diz C3, “Se eu conto 

uma piada errada, e a gente tá naquela época... Porra, minhas costas iam tá tudo 

marcadas agora”, naturalizando os castigos físicos sofridos pelos negros e os 

atualizando no momento da enunciação não parece ser usual, ainda mais em se tratando 

de sujeitos negros. Por que isso se torna possível? Em primeiro lugar porque, nesta 

Formação Discursiva que estamos chamando de convencional, esses efeitos de sentido 

gerados por temas-tabu não são vistos como impensáveis ou non-senses. Por conseguinte, 

a fim de gerar um efeito de humor, esses comediantes mantêm-se interpelados pela 

formação ideológica dominante em termos raciais, o que não os faz subverter os sentidos 

Outro aspecto importante que pode explicar a presença de tema-tabu como fonte de 

humor é o jogo de imagens que se estabelece entre o sujeito negro comediante e o público-

alvo, pois, unidas aos aspectos ideológicos, as formações imaginárias contribuem para a 

constituição dos sentidos. De acordo com Pêcheux ([1969]1993), todo o processo 

discursivo supõe a existência de formações imaginárias, entendidas como regras de 

projeção existentes em qualquer formação social, a partir das quais as relações entre as 

situações e as posições podem ser estabelecidas. Assim, ao construir seu discurso, o 

comediante negro, ciente das expectativas e estereótipos que o cercam, projeta uma 

imagem de si mesmo que dialoga com a memória discursiva dominante associada à raça. 

Esse movimento de antecipação reflete o que Pêcheux (2014) denomina de 

“esquecimento ideológico”, em que o sujeito, mesmo sem total consciência, recorre a 

discursos pré-existentes para se posicionar em uma formação discursiva que 

simultaneamente o interpela e o delimita.  

Neste jogo de imagens, os comediantes deste grupo sentem-se à vontade ao 

discursivizar em seus roteiros os temas raciais mais sensíveis, adotando uma perspectiva 

de humor sem limites. Por serem negros, veem-se a si mesmos como sujeitos autorizados 

a mobilizar a linguagem e deslocar efeitos de sentidos de sofrimento que dizem respeito 

ao grupo do qual fazem parte. Em relação ao sujeito-ouvinte, o cliente, possivelmente 

constituído por uma plateia de maioria branca, o sujeito-comediante o considera como 

alguém que está ali para se divertir, acima de qualquer outro propósito. Em relação ao 

objeto da piada, para ambos, o assunto é sensível. Muito possivelmente, o sujeito-ouvinte 

não tem como expectativa ouvir piadas sobre escravidão, pois também possui uma 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

48 

imagem da história do povo negro construída neste país, mas durante a apresentação, solta 

as amarras da censura e se deixa levar pelo riso, sentindo-se autorizado pela própria figura 

do comediante. 

Esse tipo de humor “politicamente incorreto às avessas” utiliza a própria vivência 

dolorosa do povo negro como matéria-prima para piadas, criando uma dinâmica 

complexa de identificação entre o comediante e a plateia. Os sujeitos brancos, por 

condições sócio-históricas e por serem interpelados pela ideologia racial dominante, 

veem a si mesmos nesta cenografia em posição superior àquilo que ouvem e riem num 

ato de liberação de um prazer socialmente sufocado. Como estão afastados da experiência 

racializada do comediante negro, riem justamente por ocuparem posição de poder nas 

relações sociais. No caso de sujeitos negros ouvintes, esses podem compartilhar ou não 

do riso, dependendo da forma como são interpelados pela ideologia dominante. Dessa 

forma, tais piadas, quando enfocam agruras da escravidão, fazem com que os sujeitos 

comediantes posicionem-se ideologicamente de um modo conservador em relação ao 

tema e à audiência, identificando-se com a formação ideológica racista imposta pela 

memória discursiva que compõe seus dizeres. 

 

3.1.2- O uso dos estereótipos 

O emprego de estereótipos como matéria-prima para a criação de piadas não é 

novidade, principalmente em um humor convencional. Destacamos algumas 

subcategorias encontradas no corpus que julgamos relevante comentar: 

- Negro e aspecto socioeconômico 
C1- SD- (...)  Agora, meus vizinhos estão com um péssimo hábito. Eles chegam de carro, largam 
de qualquer jeito na rua e jogam a chave lá em casa pra eu manobrar. E quer saber? Eu 
acabo manobrando mesmo, porque eu já disse não sou dali. Eu sou da Vila da Penha, um 
subúrbio, entendeu? Eu vim conhecer a Zona Sul quando eu conheci meus amigos do Casseta, 
(...) meus amigos branquinhos da Zona Sul, né? (...) 
 

O estereótipo do negro pobre/serviçal circula em nossa sociedade devido às 

condições socioeconômicas da grande maioria da população desse grupo ser 

desfavorecida. Dessa forma, a relação entre raça negra/classe baixa se estabelece, gerando 

saberes que se propagam e se repetem nos mais variados discursos, perpetuando esse 

sentido. Consequentemente, o humor também se vale dessa imagem social, a fim de torná-

la algo jocoso. Aqui, o sujeito comediante conta um episódio baseado em sua vida, 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

49 

afirmando ter tido ascensão social e financeira, tornando-se morador de um bairro de elite, 

o que poderia ser um caminho narrativo para o clímax da piada (denominado de punch-

line), com vistas à inversão do estereótipo. No entanto, isso não ocorre, pois a memória 

discursiva é empregada a fim de se aliar ao discurso dominante que o aproxima da 

audiência para fazê-la rir.  

Ao afirmar que seus vizinhos deixam a chave para ele estacionar, considerando-o o 

motorista do condomínio pela sua cor de pele, ele afirma: “Eu acabo manobrando mesmo, 

porque eu já disse não sou dali. Eu sou da Vila da Penha, um subúrbio, entendeu, Eu vim 

conhecer a Zona Sul quando eu conheci meus amigos do Casseta, (...) meus amigos 

branquinhos da Zona Sul, né?”. Assim, assume e aceita a condição de não estar na mesma 

posição que os brancos, ainda que resida no mesmo condomínio, vê-se como o outro, 

como o suburbano em meio à elite branca do Leblon, e considera como seu o papel de 

servir os condôminos brancos, mantendo a cisão raça/classe. O riso não ocorre estimulado 

por uma inversão da ideia redutora e sedimentada das posições sociais, mas pelo 

compartilhamento dos saberes repetidos a respeito da hierarquia das raças no país. 
C1 (II)- SD- Aí quando o Casseta bombou, realmente entrou uma grana legal. Eu fui e comprei 
essa casa. E antes de me mudar eu fiz uma reforma. E nessa reforma eu mandei botar uma puta 
de uma entrada de serviço (...) E eu investi pesado. Não é só mármore, é vidro, tal, madeira de 
lei, maçaneta banhada a ouro, o escambau. Ô cara, ficou sensacional e eu tenho um orgulho, 
porque é a melhor entrada de serviço do Rio de Janeiro. Pô! E eu só uso ela, né? Porque se 
eu entrar pela social, o meu cachorro me morde. É isso aí, minha gente! Valeu, com prazer. 
 

Neste segundo recorte discursivo do mesmo humorista, é utilizada a mesma relação, 

mas a piada se refere à entrada da área de serviço para a qual o sujeito comediante sempre 

era destinado quando ia visitar os amigos na Zona Sul. Quando comprou a sua casa, fez 

questão de construir uma entrada de serviço bastante sofisticada: “(...) a melhor entrada 

de serviço do Rio de Janeiro. Pô! E eu só uso ela, né? Porque se eu entrar pela social, o 

meu cachorro me morde.”  A manutenção de um conteúdo racial partilhado entre os 

interlocutores, já que “todo mundo sabe o que é ser um negro neste país”, parece ser 

garantia de riso da plateia. Assim, o efeito de sentido humorístico constrói-se pela relação 

entre um traço da identidade negra presente na formulação (Eu acabo manobrando 

mesmo, Eu sou da Vila da Penha, um subúrbio), pela diferença entre os sujeitos (Eu # 

meus amigos branquinhos da Zona Sul) e pelas relações de poder (“a melhor entrada de 

serviço do Rio de Janeiro, eu só uso ela, né”). 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

50 

-  Negro e características físicas 
C3- Eu sou o negro mais falso que vocês já viram na vida de vocês, velho, eu nem tenho a 
rola grande, bicho. Foda, deixa eu ficar a mão no bolso aqui pra dar a disfarçada. Pra vocês 
terem uma ideia, uma menina me apelidou de japonego, tá ligado? Porque... Ó, tá vendo? Essa 
risada é daqueles negão raiz mesmo, tá ligado? Aquele que tem a rola boa, que se desenrolar vem 
aqui na minha boca, sabe aquela rola? Negão ali, ó, tá rindo, ele sabe que tem a peça boa, porque 
o dele deve ser aqueles diamante negro de barra. O meu é tipo um choquito, só que ele já vem 
mordido, quer dizer, não... Vocês tinham que ter mais respeito, é da minha rola que vocês estão 
rindo. 
 

Em C3, temos um recorte discursivo que recupera um dos estereótipos mais 

repetidos acerca do homem negro em nossa sociedade: o órgão genital avantajado. Na 

materialidade linguística, vemos: “Eu sou o negro mais falso que vocês já viram na vida 

de vocês, velho, eu nem tenho a rola grande, bicho”. A ausência de pênis grande (aqui 

denominado rola), de acordo com o humorista, constitui-o como um falso negro, já que 

seria desprovido de um dos traços de masculinidade que comporiam a identidade negra. 

A construção desse traço que constituiria o negro como “macho” foi forjada desde a 

escravidão, inserida em condições de produção colonialistas que, por relações de poder e 

força, reduziu o negro ao aspecto físico. Reificado, foi considerado apenas como um 

corpo para o trabalho, um corpo hipersexualizado. “Os brancos frequentemente 

fantasiavam sobre o apetite sexual excessivo e sobre as proezas dos negros, que eles tanto 

temiam e secretamente invejavam (Hall, 2016, p. 198).  

Essa historicidade passa pelo processo do duplo esquecimento e o sujeito humorista 

enuncia em seu dizer esta representação de forma parafrástica, sem realizar um novo 

trabalho com os sentidos, apenas em acordo com a forma-sujeito dessa formação 

discursiva ainda dominante que vê como natural a imagem do negro bem-dotado. 

Mantendo-se em um “regime racializado de representação” (Hall, 2016) para a construção 

de sentido de sua piada, na qual predominam a simplificação e a generalização precipitada 

sobre os grupos, ele formula linguisticamente a comparação dos negros com os indivíduos 

do grupo japonês, os quais ocupariam o polo oposto em relação ao tamanho do membro, 

ideia também corrente na sociedade. Por isso, ele teria sido chamado de “japonego”. 

Já C2 opta pela conexão com o público lançando mão da piada sobre o cabelo do 

negro, um dos traços físicos mais estigmatizados na sociedade e um importante símbolo 

de identidade. A construção do sentido do cabelo ruim, impermeável, ocorre em oposição 

ao “cabelo bom”, relativo ao padrão branco. Novamente, o humor se constrói pela 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

51 

reafirmação dos sentidos dominantes, sem uma preocupação com a criação de um efeito 

metafórico que favoreça o grupo negro. 
C2- SD-Todo mundo olhava pra mim e falava, seu cabelo é ruim, até em casa. Ai, seu cabelo é 
ruim, saía pra escola, seu cabelo é ruim. Isso me causou insônia infantil. Eu tinha medo de 
dormir, meu cabelo me matava porque meu cabelo era ruim. (...) Olha pra esse rosto e imagine 
esse rosto com cabelo igual ao do vocalista do Restart, imagina cair no olho aqui pra esse rosto? 
Isso aqui é o melhor que tá tendo. Meu cabelo é impermeável, a água bate aqui, não entra nem 
fudendo. Olha pra você ver, eu nunca vou ficar careca. O cabelo cai, cai, só não consegue sair 
do meio do novelo. 
 

- Negro ladrão comum; branco ladrão elite 
C3- (...) Tem gente que fala assim, “ah... Pô, eu... Se eu vejo um negro... Num beco à noite... 
Eu atravesso pro outro lado”. Essas filhas da puta E eu fico pensando, cara... Se você vê um 
negro... À noite... Num beco... Cara, sua visão é incrível, porque... Caralho, você... Mas, 
Guilherme, se ele estivesse sorrindo... Que ladrão é esse? Preconceito tá em todo lugar. Mas, 
na verdade, a gente aprendeu com os brancos a roubar (...) Vocês roubam muito mais que a 
gente. Quer ver? Só vou dar exemplos pra vocês, ó... o Lula, a Dilma... Aécio...Temer... Quer 
dizer, se eu vejo um branco de terno e gravata à noite, num beco... Eu atravesso pro outro 
lado da rua por um motivo de segurança, quer dizer... Caralho, mais de 60% da população 
negra, tá na cadeia, cara... Mais de 60%, sabiam disso? É foda, nossa realidade, mano... Os outros 
40% tão aguardando o julgamento. Quer dizer... (...) Eu tô aqui, caralho... O irmão ali, o Jamal tá 
ali... A gente tá suave, na condicional. 
 
C1- (...) O condomínio é tão seguro, mas tão seguro que quando eu chego de madrugada eu sou 
barrado. Eu acabo dando razão pros cara, porque afinal de contas, mora muita gente importante 
lá. E banqueiro, socialite, empresário, pessoal envolvido na Lava Jato, sabe? Pessoal muito 
elegante, terno, gravata, tornozeleira eletrônica. É só tornozeleira de grife, importada, 
customizada, maneiríssima (...) 
 

Aqui o sujeito comediante (C3) retoma o estereótipo do negro como ladrão. 

Introduz a piada com um comentário relacionando negro, ladrão e escuridão da noite. 

Numa oposição entre nós X vocês, muda o foco da piada, citando políticos da elite que 

também seriam ladrões contumazes: a gente aprendeu com os brancos a roubar. Na 

sequência, a fim de criar o punch-line, mostra uma porcentagem dos negros que estão na 

cadeia como se fosse fazer uma crítica a isso. Então, essa expectativa é quebrada, pois ele 

afirma que o restante dos negros em liberdade está aguardando julgamento. Ou seja, 

embora o sujeito branco seja objeto de zombaria, a volta à formação discursiva que 

determina sentidos do negro ladrão predomina no final da piada, provocando a resposta 

imediata do riso. E a função generalizadora do estereótipo auxilia na manutenção do 

preconceito. Nota-se uma regularidade do tema nos dizeres de C1, o qual também busca 

tornar cômica a existência de ladrões brancos da sociedade: Pessoal muito elegante, 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

52 

terno, gravata, tornozeleira eletrônica. Em ambos os comediantes há a ideia de que os 

ladrões brancos pertencem somente à elite. Como os negros frequentemente não ocupam 

esse lugar social, estão disseminados como ladrões nas classes mais baixas.  

Sobre o grupo humorístico convencional é possível concluir, portanto, que o 

funcionamento dos estereótipos nas piadas gera efeitos de sentido próprios de uma 

formação discursiva alinhada à perpetuação do racismo na sociedade, pois materializa-se 

de forma parafrástica, seja naturalizando posições sociais de subalternidade e 

marginalização, seja reafirmando características físicas de forma negativa ou 

hipersexualizada 

 
3.2 - Uma outra vertente nas piadas que envolvem raça 

Como dissemos, identificamos a presença de dois grupos de comediantes negros 

com estilos diferentes na produção de sentidos de suas piadas com temática racial. No 

primeiro, vimos que há certo endosso ideológico dos comediantes às posições dominantes 

acerca de um imaginário negativo e doloroso sobre os negros. Tal concordância é feita 

por meio da reiteração de estereótipos, ou do tema tabu da escravidão, a fim de estimular 

o riso da plateia. Entretanto, também encontramos dois sujeitos comediantes negros que 

estão filiados a uma formação discursiva distinta da anterior. Embora empreguem 

estereótipos, não colocam a si e, por conseguinte, ao grupo do qual fazem parte, como 

centro do deboche. Valendo-se das relações imaginárias, invertem-nas, colocando-se em 

uma posição de sujeito de maior poder em relação à visão dominante ou elegem o sujeito 

branco como alvo da piada. 

Vejamos como isso ocorre nas sequências discursivas a seguir. Questionando o 

padrão de beleza branco masculino da sociedade brasileira em uma de suas performances, 

o C4 enuncia:  
SD1-“(...) Eu tenho a sensação de que o padrão de beleza do Brasil, principalmente o padrão 
de beleza branco quem fez foi uma adolescente branca de 15 anos. Por quê? Porque ele é muito 
baixo. Por que eu tô falando? Porque o nosso galã já foi o Rodrigo Simas.” 
 
SD2- (...) Falei cara, o que que é? O que tem o Rodrigo Hilbert? Ele é bonito. Por quê? Ela 
me respondeu: porque ele.... Porra, Ele é loiro. Ele tem olhos claros, cara. E ele tem uns 
traços super bem desenhados. Mas aí você falou branco de três formas diferentes. Ela 
falou:  então, mas tem um detalhe que assim, cá entre nós, ele é rico e famoso. Aí eu falei, 
de quatro formas diferentes, cara. 
 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

53 

SD3- (...) irmão, o Bolsonaro, ele é tão feio que a gente esquece. Ele faz tanta merda, na 
verdade, tanta merda, tanta merda, que a gente esquece que ele é horroroso (...) O 
Bolsonaro, a gente não fala sobre ele ser horrível e ele é muito feio. Galera, a gente precisa 
falar sobre isso, tá ligado? Você gostando ou não, ele é muito feio. O Bolsonaro, ele tem boca 
negativa. Gente, eu nunca vi isso. Ele deve boca, como alguém deve boca? (...)  
 

A ideia de beleza, em uma sociedade eivada pelo preconceito racial, constrói-se 

com base no paradigma branco. Sendo assim, para que um homem negro seja 

considerado bonito em nossa sociedade, ele deve possuir características físicas que 

estejam o menos possível relacionadas à negritude, principalmente em relação aos traços 

do rosto, como nariz, boca e ao cabelo. Quanto mais longe do padrão branco ele estiver, 

menos desejável fisicamente ele será. Já os sujeitos brancos, não raramente são 

considerados belos, ainda mais quando ocupam espaço privilegiado na mídia, com muita 

visibilidade. O “padrão de beleza branco” remete a discursos históricos e sociais que 

perpetuam a supremacia branca como norma estética. O comediante se posiciona em 

desacordo a esse imaginário, dizendo que “o padrão de beleza branco, é muito baixo” e 

cita o ator Rodrigo Simas para exemplificar a ausência de exigência para que um homem 

branco seja visto como aceitável e “galã”. A ideia de que uma “adolescente branca de 

15 anos” estabeleceu esse padrão sugere uma crítica ao caráter infantilizado e 

superficial, que exclui e marginaliza a diversidade racial e cultural do país.  

O segundo exemplo recai sobre o apresentador Rodrigo Hilbert. Questionando o 

porquê de ele ser visto como um homem bonito, uma amiga cita características “loiro”, 

“olhos claros”, “traços super bem desenhados”, “rico”, “famoso”. A resposta dada pelo 

sujeito negro, e que constitui o punch-line da piada, é que a sua interlocutora havia 

citado quatro características próprias de sujeitos brancos, entrelaçando as categorias raça 

e classe econômica privilegiada. O estereótipo do negro pobre e sem visibilidade fica 

implícito na materialidade linguística, constituindo a heterogeneidade discursiva.  

Por fim, em SD3 o comediante negro desidentifica-se do discurso dominante da 

beleza compulsória branca e elege o ex-presidente Jair Bolsonaro como alvo da piada. 

O mandatário é visto como “muito feio”, “horroroso”, com “boca negativa”. O 

comediante negro usa o humor invertendo as relações de poder ao ridicularizar uma 

figura que ocupa posição de destaque e influência. A estratégia discursiva foi a da 

inversão: a falta de lábios do político é o motivo de riso em oposição aos lábios dos 

negros, muitas vezes representados de forma jocosa. Essa inversão de poder é uma 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

54 

forma de resistência discursiva em que o riso se torna uma ferramenta para desestabilizar 

figuras de poder e questionar suas ações. 

Em suas apresentações, C4 opta, muitas vezes, por relatar histórias que envolvem 

sua família para tratar de raça. Em um detalhado relato, ele conta, comicamente, que um 

primo havia sido ofendido racialmente por uma operadora de caixa. Ele narra como as 

tias se uniram e foram até o supermercado para tirar satisfação sobre o ocorrido, 

chegando às vias de fato para defender o rapaz. Esse relato pode reforçar o estereótipo 

das mulheres negras como barraqueiras, agressivas, mas também constrói o efeito de 

sentido de uma família unida contra a discriminação racial, a falta de passividade perante 

as ofensas raciais. Outro relato familiar feito pelo humorista tem a ver com a utilização 

da palavra “crioula” pelos membros da sua família que, segundo ele, não tem letramento 

racial até hoje. Todos os membros são negros e casados com pessoas negras, com 

exceção de uma prima, casada com um branco: 
SD 4- E aí a minha família não tem esse letramento mas, tipo assim, todo mundo se trata assim 
né, criola. Aí uma vez, esse marido da minha prima tava ali conversando, você já sabe onde vai 
chegar a história, e aí eu não vou falar que eu fiquei com pena, mas eu achei engraçado, que ele 
falou fofinho: “Ah, ela é uma criola bonita, né? Todo mundo: “Oi”? E aí ficou um climão que 
eu mesmo não... eu saí da mesa, e ele sem entender porra nenhuma.  Aí, a minha tia mais velha: 
“tá vendo quer casar com branco da nisso aí! O que que a gente tem que aturar! Tem que tratar 
bem, ainda, tem que explicar... (...)”. 
 

A palavra crioulo, a depender das condições de produção, pode gerar um efeito de 

sentido bastante ofensivo, pois existe uma relação com a memória discursiva que 

convoca discursos históricos e sociais relacionados ao uso de um termo racialmente 

pejorativo. No entanto, ao inserir essa palavra em um discurso familiar, onde todos são 

negros, o humorista a ressignifica como um traço de identidade, algo que só membros 

do grupo têm o poder de dizer. Dessa forma, há o equívoco agindo na linguagem, a 

deriva dos sentidos possibilitando um efeito positivo e não de depreciação. O punch-

line da piada coloca o sujeito branco em posição de desprestígio na organização dessa 

formação imaginária ao enunciar algo que só um negro poderia dizer nesta situação, já 

que a discursividade desta palavra, enunciada por um branco, tornar-se-ia outra. Ou seja, 

em relação à permissão ou não para se usar essa palavra nessas condições de produção, 

os negros, em uma posição de poder enunciativa, criticam: “quem é ele para falar desse 

modo?”. Por conseguinte, “Casar com branco dá nisso aí” é um enunciado irônico para 

expressar a reação da tia mais velha, que critica o casamento com um homem branco e 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

55 

a necessidade de “explicar” as nuances culturais e linguísticas para ele. Essa ironia 

subverte a expectativa de que o casamento interracial seja automaticamente harmonioso, 

revelando as tensões culturais e raciais que podem surgir em tais contextos. A fala da 

tia, que mistura crítica e resignação, também subverte a ideia de que as diferenças 

culturais podem ser facilmente superadas. O sujeito comediante negro se posiciona neste 

discurso, equilibrando crítica social e o humor, 

Por fim, o comediante C5, ao tratar de um imbróglio racial ocorrido num programa 

televisivo de confinamento entre a cantora Wanessa Camargo e Davi, um participante 

negro, enuncia: 
SD- “E agora tem os pós-BBB do povo da casa né, tem aí Wanessa Camargo, aí agora que se 
rebelou né, tá fazendo um curso aí, não sei se vocês viram ela disse que tá fazendo um curso de 
afrobetização. Aí você vai abrir lá no site do curso, quem é que tá lá na mentoria: Luisa Sonza, 
Monteiro Lobato e ACM Neto. Não tem como um curso desse dá certo. Né... se prepara ela 
vai chegar toda bronzeada aí, querendo a vaga do Governo do Estado. É, minha filha, vai ser 
complicado.” 
 

O sujeito comediante negro ocupa uma posição crítica em relação à tentativa de 

figuras públicas brancas e famosas, como Wanessa Camargo, de se inserir em discussões 

raciais e culturais que não fazem parte de sua vivência, a fim de se redimirem 

nacionalmente devido às suas atitudes racistas no programa de TV. Ao utilizar o termo 

“afrobetização”, ele sublinha a superficialidade dessa tentativa que se insere em discursos 

contemporâneos sobre letramento racial. Para debochar da iniciativa, o humorista cita 

nomes de pessoas brancas na história brasileira que já flertaram com o racismo e que 

atuariam como mentores da cantora: Monteiro Lobato, um autor com um legado 

controverso em relação ao racismo em suas obras; Luiza Sonza, processada por racismo 

e ACM Neto, político que queria se passar por negro para conseguir mais votos da 

população baiana. Este é um tipo de humor crítico pautado nas atitudes preconceituosas 

de brancos em relação aos negros, modificando o vetor da piada. O comediante 

desidentifica-se ideologicamente do discurso dominante e posiciona-se, pelo humor, em 

uma formação ideológica antirracista. 

 
4. Resultados obtidos 

No corpus composto por piadas raciais redigidas e interpretadas por sujeitos 

comediantes negros em espetáculos de stand-up comedy, identificamos a presença de 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

56 

duas formações discursivas dominantes: a primeira é a dos sujeitos comediantes negros 

que utilizam os estereótipos raciais e o tema tabu (escravidão), de modo a reiterá-los, o 

que os obriga a identificarem-se, ainda que de forma inconsciente, com formações 

ideológicas dominantes de uma sociedade estruturalmente racista: o negro nas posições 

de ladrão, o negro pobre, o negro hipersexualizado, o emprego do fenótipo negro (cabelo 

ruim); a banalização das agruras sofridas pelos negros durante o período da escravidão. 

Utilizando a memória discursiva de forma estabilizada, esses comediantes 

frequentemente permanecem em posições desfavoráveis nas formações imaginárias, 

especialmente quando se apresentam para plateias majoritariamente brancas. Assim, ao 

replicar estereótipos raciais, eles se mantêm na posição de alvo da piada, perpetuando a 

coletivização das experiências de dor e subalternidade do povo negro. De forma 

esporádica, elegem o sujeito branco como alvo, mas não houve situações em que fossem 

realizadas desidentificações em relação ao discurso dominante de raça para gerar humor.  

Em relação ao segundo grupo, temos sujeitos comediantes negros que, embora se 

valham de estereótipos raciais para produzir efeitos de humor, utilizam-nos de forma a 

contra identificarem-se ou desidentificarem-se da ideologia racial dominante, deslizando 

sentidos e valorando positivamente aspectos que poderiam ser vistos como negativos 

(estereótipos de negras raivosas, uso da palavra “crioulo”), ou fazendo humor utilizando 

pessoas brancas como alvo das piadas, invertendo as formações imaginárias que se 

constroem neste processo discursivo. Neste grupo, não foi encontrada a escravidão como 

tema, enquanto relatos relacionados à vida do humorista e os assuntos que envolvem 

mídia/raça foram mais frequentes. 

No processo de construção de sentidos desse discurso humorístico em que 

delimitamos a ideia de raça como categoria de análise, embora enunciem como sujeitos 

comediantes negros, isso não os faz ocupar o mesmo posicionamento ideológico, já que 

enunciam de formações discursivas distintas. Ou seja, o enunciar humorístico de um 

corpo negro não predetermina os sentidos desse discurso, mesmo que seja esta uma 

sociedade racista. Logo, esses posicionamentos ideológicos apontam para diferentes 

identidades: o primeiro grupo, interpelado pela ideologia racista, apropria-se das 

evidências do que é “ser negro” em nosso país e assujeita-se a essas naturalizações, 

tornando-se, ao mesmo tempo, criador e criatura da afronta que move o riso do outro. O 

segundo, filia-se a uma formação ideológica de resistência, evocando a memória 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

57 

discursiva racial para utilizá-la a seu favor e a favor do grupo do qual faz parte, 

deslocando o objeto do riso e elegendo como risíveis sujeitos que só ocupavam a posição 

de prestígio neste contexto racial. 

Com esses resultados, é possível respondermos à questão de pesquisa proposta: a 

mudança de posição do sujeito negro, de alvo de deboche para produtor de seu próprio 

conteúdo, faz emergir um efeito de sentido de resistência ao racismo em suas narrativas? 

Podemos dizer que os humoristas do segundo grupo conseguem promover uma ruptura 

na regularização dos sentidos estabelecidos, inscrevendo historicamente novas formas de 

filiação discursiva., o que não houve na maioria dos textos dos outros humoristas, em que 

são replicados preconceitos a que os negros estão submetidos, sob a forma de humor. 

Embora os dois grupos sejam interpelados idelogicamente pelo racismo que estrutura a 

sociedade, o primeiro parece ser mais consciente da forma como esse racismo opera 

socialmente e, por isso, atua como o “mau sujeito” de que nos fala Pêcheux, apartando-

se discursivamente dos estereótipos e tabus depreciativos dominantes. Atuando como 

“bons sujeitos”, os comediantes do segundo grupo deixam algumas marcas em seus textos 

da “colonização de seu inconsciente” (Veiga, 2019, p. 244), mantendo-se atrelados à 

dominância da ideologia racista, retornando ao centro da piada, mesmo quando tem nas 

mãos outras possibilidades de dizer. 

 

5. Considerações finais 

Refletir acerca dos temas raciais discursivizados em espetáculos tão populares 

como os de stand-up comedy é uma forma instigante de se perceber como os próprios 

sujeitos comediantes negros são afetados ideologicamente pelo racismo em seu ofício 

como redatores dos próprios roteiros. Como sugestão para outras pesquisas nesta 

temática, seria válido verificar como as comediantes negras têm performado raça em suas 

apresentações. 

Ao término deste trabalho, não queremos, com os resultados alcançados, ditarmos 

regras para aquilo que seria a melhor forma de comediantes negros se portarem 

discursivamente frente ao público em suas apresentações de stand-up comedy, até porque 

o público gargalha das piadas dos comediantes dos dois grupos e o riso tem a primazia 

em espetáculos desse tipo, em detrimento da reflexão social. Porém, não podemos deixar 

de pontuar que o poder de redigir os próprios textos é uma oportunidade de questionar as 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

58 

evidências de sentidos estabelecidos no campo racial e o humor é uma arma relevante 

para isso. 

 

6. Referências 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 
 
BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre a significação da comicidade. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa editora, 
1978. 
 
COURTINE, Jean-Jacques. Análise do discurso político: o discurso comunista 
endereçado aos cristãos. São Carlos: EdUFSCAR, 2009. 
 
FONSECA, Dagoberto José. A piada: discurso sutil de exclusão, um estudo do risível no 
“racismo à brasileira”. 1994. 307 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – 
Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, 1994. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro no Brasil: ausências, emergências e a 
produção dos saberes. Política &Sociedade, Florianópolis, Santa Catarina, v. 10, n. 18, 
2011. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/politica/article/view/2175-
7984.2011v10n18p133. Acesso em: 23 set. 2024. 
 
GUIMARÃES, Antônio S.A. Racismo e antirracismo no Brasil. 3.ed. São Paulo: 
Editora 34, 2009. 
 
HALL, Stuart. Cultura e representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Apicuri, 2016. 
 
INDURSKY, Freda. A memória na cena do discurso. In: INDURSKY, F.; MITTMANN, 
S.; FERREIRA, M. C. L. (orgs). Memória e história na/da análise do discurso. 
Campinas: Mercado das Letras, 2011. p. 67-89. 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N1 edições, 2018. 
 
MOREIRA, Adílson. Racismo recreativo. São Paulo: Pólen, 2019. 
 
MOREIRA, Ester R. C. Desvendando as punch-lines: construção e compreensão de 
sentidos na comédia de stand-up sob a perspectiva da linguística cognitiva. 2015. 
Dissertação (Mestrado em Estudos da linguagem) – Universidade Federal Fluminense, 
Rio de Janeiro, 2012. 
 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

59 

ORLANDI, Eni P. Análise de discurso: princípios e procedimentos. Campinas: Pontes, 
2000. 
 
PÊCHEUX, Michel. Semântica e discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 5ª. ed. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2014. 
_________. O discurso: estrutura ou acontecimento. 6.ed. Campinas: Pontes editores, 
2012. 
_________. A análise automática do discurso (AAD-69) [1969]. In: GADET, 
Françoise; HAK, Tony (org.) Por uma análise automática do discurso: uma introdução 
à obra de Michel Pêcheux. Campinas: Editora da UNICAMP, 1993. 
 
POSSENTI, Sírio. Os humores da língua: análises linguísticas de piadas. Campinas: 
Mercado das letras, 1998. 
 
SOARES, Frederico Fonseca. A leitura antropológica pelo humor stand-up. Revista 
Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 35, pp. 480-492, agosto de 2013. ISSN 
1676-8965. 
 
SOUSA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes do negro brasileiro em ascensão 
social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 
 
SOVIK, Liv. Aqui ninguém é branco. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2009. 
 
VEIGA, Lucas Motta. Descolonizando a psicologia: notas para uma Psicologia Preta. 
Fractal: Revista de Psicologia – Dossiê Psicologia e epistemologias contra-hegemônicas, 
Niterói, v. 31, n. esp., p. 244-248, set. 2019. 
 
Vídeos do Youtube 
 
HÉLIO de la Peña é do Casseta. Vídeo: 11 min.24s. 12 de abr. de 2021. Publicado pelo 
canal Comedy Central. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ZMP_vQvBPE&list=PLoz1fC2UoeL9K4AF0gZEu
VY320Hbi6Ieg&index=5. Acesso em: 20 abr. 2024. 
 
CAPOEIRA, preconceito e racismo reverso: comédia Stand up Thiago Carmona. Vídeo: 
7min18s. 3 de out. de 2019. Publicado no canal Thiago Carmona. Disponível 
em:https://www.youtube.com/watch?v=QiVoPi0JwfA&list=PLoz1fC2UoeL9K4AF0gZ
EuVY320Hbi6Ieg&index=2. Acesso em: 25 abr.2024. 
 
RACISMO - Stand up Thiago Carmona. Vídeo: 5min30s. 8 de mar. de 2019. Publicado 
no canal Thiago Carmona. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ZLTADAfeAuE&list=PLoz1fC2UoeL9K4AF0gZE
uVY320Hbi6Ieg&index=3. Acesso em 25 abr. 2024. 
 



 
 

2025 - v.2 - n.32  

60 

GUI PRETO - Especial 4 amigos – Racismo. Vídeo: 7min57s. 11 de jun. de 2019. 
Publicado no canal Gui Preto. Disponível em 
https://www.youtube.com/watch?v=OflHc5L8mDg&t=11s. Acesso em: 10 maio 2024. 
 
GUI PRETO- sobre racismo. Vídeo: 11min24s. 12 de dez. de 2017 Publicado no canal 
Gui Preto. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=zh1Kf-
8cbY&list=PLoz1fC2UoeL9K4AF0gZEuVY320Hbi6Ieg&index=4. Acesso em: 10 
maio 2024. 
 
TERAPIA, BELO e AFROBETIZAÇÃO.- Stand up comedy - João Pimenta. Vídeo: 
12min41s. 26 de abr. de 2024. Trecho de apresentação publicado em Seu Pimenta TV. 
Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=KmLQfFUNTD4. Acesso em 19 de 
jun. 2024. 
 
YURI MARÇAL – padrão branco. Vídeo: 7min03s. 2 de set. de 2021. Apresentação no 
Grajabeer publicada no canal Yuri Marçal. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ormxSOCU1pU&list=PLoz1fC2UoeL9K4AF0gZE
uVY320Hbi6Ieg. Acesso em: 10 jun.2024. 
 
YURI MARÇAL - BBB24. Vídeo: 39min49s. 10 de mar. de 2024. Trecho de 
apresentação de stand up publicado no canal Yuri Marçal. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=S6tB7Yw3BNM&t=2s. Acesso em 10 jun. 2024. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


