
 

2025 - v.1 - n.31                                                     

NARRATIVAS E EXPERIÊNCIAS: SUBJETIVIDADES NA 

EDUCAÇÃO E NA LITERATURA BRASILEIRA  

KARLA ALMEIDA CARDOSO1 

karlacardoso1702@gmail.com 

RESUMO 

Este artigo investiga como o apagamento das vozes femininas na história literária 

brasileira impacta a constituição das subjetividades escolares na contemporaneidade. A 

partir das contribuições teóricas de Pierre Bourdieu, Simone de Beauvoir, Antonio 

Candido, Alcmeno Bastos, Joan Scott e Michel Foucault, discute-se o silenciamento 

simbólico de autoras como Maria Firmina dos Reis, Nísia Floresta e Narcisa Amália. A 

pesquisa evidencia que o campo educacional permanece preso a uma tradição patriarcal 

que compromete a diversidade epistêmica. Propõe-se, assim, uma pedagogia da escuta e 

da memória como caminho para a construção de subjetividades mais críticas e plurais. 

Palavras-chave: subjetividade; literatura; educação; mulheres; silenciamento simbólico. 

 

 

NARRATIVES AND EXPERIENCES: SUBJECTIVITIES IN 

EDUCATION AND BRAZILIAN LITERATURE 

 

ABSTRACT 
This article critically examines how hegemonic literary and historical narratives have 

contributed to the silencing of Brazilian women authors from the 19th century and how 

this exclusion affects the construction of subjectivities in contemporary education. 

Drawing on the theories of Pierre Bourdieu, Simone de Beauvoir, Antonio Candido, 

Alcmeno Bastos, Joan Scott, and Michel Foucault, the study reveals the symbolic disputes 

that determine what is remembered and what is forgotten in collective memory. By 

analyzing the mechanisms of symbolic violence and the patriarchal logic that shapes the 

literary canon, the article argues for the urgent inclusion of marginalized female voices 

in educational curricula. It proposes a pedagogy of listening and memory as a strategy for 

building more critical, inclusive, and democratic subjectivities. 

Keywords: subjectivity; literature; symbolic violence; education; collective memory. 

 
1 Graduada em Licenciatura Plena em Letras (Português, Inglês e Literaturas) e em Pedagogia. Possui 
especialização em Psicopedagogia pela Universidade Cândido Mendes (UCAM), especialização em Letras: 
Português e Literatura, e em Gestão Escolar Integradora. É Mestre em Educação, com ênfase na área de 
Humanidades. É Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Humanidades, Culturas e Artes (PPGHCA 
AFYA UNIGRANRIO). Atua como professora de Língua Portuguesa na Secretaria de Estado de Educação do 
Rio de Janeiro (SEEDUC), na Faculdade Maria Thereza (FAMATH) e em cursos preparatórios para 
concursos públicos. É autora de materiais didáticos para o Ensino Fundamental, elaborados para a rede 
Miguel Couto de Ensino. Possui experiência em Educação a Distância (EaD), com atuação em cursos 
ministrados em Ambientes Virtuais de Aprendizagem (AVA). Sua atuação profissional contempla a 
formação docente, o desenvolvimento de práticas pedagógicas interdisciplinares e o fortalecimento da 
educação básica e superior. 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

21 

 

Introdução 

A formação da subjetividade no contexto educacional contemporâneo é 

atravessada por múltiplas camadas históricas e simbólicas, muitas vezes invisibilizadas 

pelos discursos oficiais que definem o que é legítimo ensinar, recordar e valorizar. Entre 

essas camadas silenciadas, destacam-se as contribuições de mulheres intelectuais do 

século XIX, cujas produções, embora marcadas por inegável protagonismo político e 

literário, foram sistematicamente marginalizadas tanto pela historiografia literária quanto 

pelos sistemas educacionais brasileiros. 

Esse processo de exclusão, longe de ser resultado de omissão ocasional, expressa 

mecanismos profundos de dominação simbólica que operam sobre o campo cultural. 

Como observa Bourdieu: 

a violência simbólica é uma forma suave, invisível de coerção, 

insusceptível de ser percebida como tal, que se exerce essencialmente 

através dos caminhos puramente simbólicos da comunicação e do 

conhecimento”. (2003, p. 41) 

 Assim, aquilo que se naturaliza como “ausência” ou “irrelevância” na história da 

literatura e da educação, na verdade, revela relações de poder que legitimam alguns 

discursos e interditam outros. 

Este artigo propõe, portanto, uma reflexão crítica sobre o silenciamento histórico 

dessas vozes femininas e os impactos que esse apagamento produz na constituição das 

subjetividades escolares e sociais. Nessa perspectiva, articulam-se as ideias de Alcmeno 

Bastos, Antonio Candido, Simone de Beauvoir, Pierre Bourdieu e Joan Scott, cujas obras 

oferecem fundamentos teóricos potentes para desvelar os dispositivos que produzem e 

sustentam as hierarquias de gênero no campo literário e pedagógico. 

Do ponto de vista epistemológico, a discussão apoia-se em quatro eixos principais. 

Primeiro, a teoria da violência simbólica de Pierre Bourdieu (2003), que fornece as bases 

para compreender como as relações de poder se reproduzem de forma invisível, 

naturalizando a exclusão das mulheres como produtoras de saber. Em segundo lugar, a 

concepção de literatura como um direito universal e instrumento de humanização, 

defendida por Antonio Candido (2011), que assevera: “a literatura humaniza na medida 

em que cria para o ser humano uma zona de liberdade interior e lhe amplia a vida” (p. 

173). A omissão das produções literárias femininas, portanto, compromete o exercício 

desse direito fundamental. 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

22 

Em terceiro lugar, a crítica de Simone de Beauvoir (1970) à construção social da 

identidade feminina, expressa na célebre formulação “não se nasce mulher: torna-se” (p. 

9), ilumina o modo como as subjetividades femininas são historicamente fabricadas em 

contextos de desigualdade. Por fim, a análise de Alcmeno Bastos (2007) sobre a 

seletividade da memória histórica e literária evidencia que a lembrança e o esquecimento 

não se constituem como processos neutros, mas como resultado de disputas simbólicas 

que delimitam aquilo que se reconhece como parte legítima do patrimônio cultural. 

Nesse sentido, como salienta Joan Scott : 

 

a história das mulheres não consiste apenas em inserir personagens 

femininos esquecidos, mas em questionar as categorias com que 

narramos o passado. (1992, p. 85)  

 

A problematização desse silenciamento é, portanto, não só um ato de resgate 

historiográfico, mas também uma condição ética e política para a construção de 

subjetividades mais críticas e plurais na educação brasileira. 

A memória literária e a negação das experiências femininas 

A memória literária brasileira, longe de se constituir como um inventário neutro 

de obras e autores, opera como um dispositivo ideológico de seleção, legitimação e 

esquecimento. A partir da concepção de Pierre Bourdieu (2003), compreende-se que a 

dominação simbólica não atua apenas impondo hierarquias explícitas, mas naturalizando 

desigualdades que se tornam quase invisíveis. Como afirma o autor: 

 

A violência simbólica é uma forma suave, insensível, invisível para 

suas próprias vítimas, exercida essencialmente através dos caminhos 

puramente simbólicos da comunicação e do conhecimento, ou melhor, 

do reconhecimento. (Bourdieu, 2003, p. 41) 

 

Esse mecanismo se manifesta com clareza na sistemática exclusão das mulheres 

autoras do século XIX do cânone literário e dos currículos escolares, consolidando uma 

representação histórica em que a voz feminina é residual, periférica ou acidental. Tal 

processo, segundo Bourdieu (2004), está associado às lógicas internas de funcionamento 

dos campos intelectuais, que se organizam para reproduzir relações de poder e reforçar 

os privilégios simbólicos de certos grupos. O autor observa que: 

 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

23 

Os campos culturais não se limitam a produzir bens simbólicos; eles 

produzem, antes de tudo, as condições de sua própria legitimação. 

(Bourdieu, 2004, p. 21) 

 

Assim, a legitimação do discurso literário dominante implicou a recusa 

sistemática de outras perspectivas e experiências. Essa violência simbólica não é apenas 

um fenômeno do passado: seus efeitos seguem moldando as subjetividades na educação 

contemporânea, onde a memória literária permanece marcada por uma seletividade 

ideológica que exclui as narrativas femininas. 

Essa dinâmica se articula com o que Michel Foucault (2000) denomina “regimes 

de verdade”, mecanismos discursivos que definem quem pode falar, quem detém 

autoridade para produzir saber e quais enunciados são admitidos como válidos. Nas 

palavras de Foucault: 

 

Cada sociedade tem seu regime de verdade, sua ‘política geral’ de 

verdade: isto é, os tipos de discursos que acolhe e faz funcionar como 

verdadeiros. (Foucault, 2000, p. 319) 

 

A arqueologia do saber proposta por Foucault evidencia que a exclusão de autoras 

como Nísia Floresta, Maria Firmina dos Reis e Narcisa Amália não se deu por acaso: 

integrou uma estratégia de poder que silenciou experiências divergentes e limitou o 

reconhecimento social de outras formas de conhecimento. 

Alcmeno Bastos (2007) aprofunda essa discussão ao considerar que a memória 

literária se organiza como um espaço de disputa simbólica, em que recordar e esquecer 

não são operações neutras, mas decisões políticas. O autor argumenta que: 

 

A narrativa histórica é sempre uma operação seletiva, onde o 

esquecimento pode ser tão importante quanto a memória. (Bastos, 

2007, p. 42) 

 

Esse esquecimento, ao longo das décadas, cristalizou um imaginário que associa 

o literário ao masculino, ao branco e ao letrado, relegando as mulheres à condição de 

exceção. Tal construção simbólica produziu efeitos profundos sobre a formação das 

subjetividades femininas, reforçando estereótipos e interditando identidades possíveis. 

Na mesma direção, Simone de Beauvoir (1970) recorda que a própria ideia de 

mulher é historicamente produzida e submetida a um regime de inferiorização, como 

enuncia na célebre frase:“Não se nasce mulher: torna-se.” (Beauvoir, 1970, p. 9) 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

24 

A construção social da subjetividade feminina inclui, portanto, a negação do 

direito à autoria e ao reconhecimento. Quando a escola omite as vozes literárias 

femininas, contribui para reforçar essa condição, consolidando um sujeito universal 

masculinizado que define os parâmetros de valor e de pertencimento. 

Antonio Candido (2011) enfatiza que a literatura não é apenas um bem cultural, 

mas um direito humano fundamental, pois amplia a sensibilidade e a capacidade de 

imaginar outros modos de existência. O autor afirma: 

A literatura é uma forma de humanização, porque cria para o ser 

humano uma zona de liberdade interior e lhe amplia a vida. (Candido, 

2011, p. 174) 

 

Ao excluir as obras de mulheres autoras do repertório escolar, a educação viola 

esse direito, restringindo o acesso a experiências sensíveis e à pluralidade de perspectivas. 

Essa limitação representa uma grave amputação do imaginário coletivo e compromete a 

formação ética e crítica dos sujeitos. 

Nesse sentido, a exclusão das mulheres do cânone literário brasileiro não pode ser 

compreendida como mero descuido historiográfico. Trata-se de uma estratégia de 

dominação simbólica profundamente enraizada, que deslegitima a produção intelectual 

feminina e bloqueia a possibilidade de outras mulheres se reconhecerem como sujeitas de 

conhecimento. 

Articulando essas perspectivas teóricas, compreende-se que a memória literária 

não é um repositório passivo, mas um campo em disputa, onde se decide quem pode ter 

voz e quem deve permanecer em silêncio. Reabilitar essas narrativas constitui não apenas 

um gesto reparador, mas uma ação pedagógica transformadora, que amplia os horizontes 

éticos e subjetivos da educação contemporânea. 

Narrativas e subjetividades: o feminino como experiência marginal 

A célebre formulação de Simone de Beauvoir em O segundo sexo — “não se 

nasce mulher: torna-se” (BEAUVOIR, 1970, p. 9) — revela um princípio crucial para 

compreender a construção histórica das subjetividades femininas. Ao afirmar que a 

condição de mulher não decorre de uma essência natural, mas de processos sociais e 

simbólicos, Beauvoir ilumina os mecanismos pelos quais a desigualdade se torna 

estruturante e, muitas vezes, naturalizada. Essa perspectiva é particularmente relevante 

na análise da história literária e educacional brasileiras, em que a autoria feminina foi 

reiteradamente tratada como exceção ou anomalia. 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

25 

No decorrer do século XIX, mulheres que ousaram escrever, pensar e ensinar se 

viram confrontadas com múltiplas formas de desqualificação simbólica. Suas produções 

foram frequentemente lidas com desconfiança, quando não com desprezo, precisamente 

porque desafiavam o lugar que lhes havia sido reservado na ordem social. Como Beauvoir 

(1970, p. 16) pontua de maneira incisiva: “A humanidade é masculina e o homem define 

a mulher não em si, mas relativamente a ele.” 

Essa definição relacional — que subordina o feminino ao olhar e aos valores 

masculinos — permeou a forma como a crítica literária e os sistemas de ensino 

selecionaram as vozes dignas de reconhecimento. No espaço escolar, tal dinâmica 

resultou na consolidação de um sujeito universal masculino, branco e letrado, enquanto 

as experiências femininas foram relegadas à oralidade, ao doméstico e à invisibilidade. 

O exemplo de Nísia Floresta é ilustrativo: sua proposta de uma educação 

emancipadora para meninas foi obscurecida por discursos pedagógicos masculinos, 

menos pela ausência de mérito e mais pelo preconceito contra sua autoria feminina. Como 

destaca Bourdieu (2003), a eficácia da dominação simbólica reside justamente na sua 

capacidade de parecer evidente e natural: 

 

A dominação simbólica é mais eficaz quando se disfarça sob a 

aparência da evidência, quando passa a ser percebida como parte da 

ordem natural das coisas. (Bourdieu, 2003, p. 46) 

 

Essa naturalização da exclusão se estendeu à crítica literária brasileira do século 

XX, que desempenhou papel decisivo na legitimação de um cânone seletivo. Antonio 

Candido (2008, p. 14) observa que a literatura não apenas reflete a sociedade, mas 

também a forma, produzindo efeitos sobre o imaginário coletivo e cristalizando padrões 

de reconhecimento: 

A literatura reflete e forma a sociedade que a produz. Ao mesmo tempo 

que retrata, incide sobre ela, influindo nas formas de ver e sentir. 

(Candido, 2008, p. 14) 

 

Dessa maneira, ao privilegiar escritores que correspondiam ao perfil dominante 

da elite intelectual, a crítica literária excluiu narrativas que destoavam dos modelos 

hegemônicos de gênero, classe e raça. A omissão das vozes femininas foi, portanto, parte 

de um projeto simbólico mais amplo de silenciamento e marginalização. 

Nesse contexto, a obra de Alcmeno Bastos (2007) oferece uma contribuição 

essencial ao discutir a natureza seletiva da narrativa histórica e literária. Segundo o autor: 

 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

26 

A narrativa histórica é sempre uma operação seletiva, onde o 

esquecimento pode ser tão importante quanto a memória.(Bastos, 2007, 

p. 42) 

 

O silenciamento das autoras que denunciaram a escravidão, o sexismo e a 

violência — ou que escreveram sobre sensibilidades femininas — consolidou uma 

memória mutilada, que legitima apenas uma parcela da experiência brasileira. Como 

resultado, as subjetividades formadas na escola reproduzem uma lógica excludente que 

reforça desigualdades históricas. 

Para romper com esse ciclo de apagamento, é necessário adotar o que se pode 

chamar de pedagogia da memória e da escuta, uma abordagem comprometida com a 

recuperação de narrativas marginalizadas e com sua transformação em instrumentos de 

formação crítica. Joan Scott (1992, p. 85) corrobora essa perspectiva ao afirmar que: 

 

A história das mulheres não é apenas o acréscimo de nomes esquecidos; 

trata-se de questionar os próprios critérios que organizam o 

conhecimento. (Scott, 1992, p. 85) 

 

O direito à literatura, como enfatiza Antônio Candido (2011), só será plenamente 

realizado se abarcar a pluralidade de vozes e experiências que compõem a sociedade 

brasileira. O autor defende que: 

A literatura é uma forma de humanização, porque cria para o ser 

humano uma zona de liberdade interior e lhe amplia a vida. (Candido, 

2011, p. 174) 

 

Nesse sentido, a inclusão de autoras negras, indígenas e de origem popular — 

como Maria Firmina dos Reis, cuja obra Úrsula é pioneira ao articular romance, 

abolicionismo e protagonismo feminino — não deve ser vista como concessão, mas como 

reparação histórica e ampliação das possibilidades formativas. 

Assim, a memória literária e educacional não é um território neutro, mas um 

campo de disputa simbólica. Reabilitar essas vozes silenciadas é condição necessária para 

construir uma educação que reconheça a diversidade de subjetividades e contribua para a 

formação crítica, democrática e plural. 

Considerações finais 

Resgatar as narrativas literárias produzidas por mulheres do século XIX não 

constitui apenas um exercício de recuperação historiográfica: é um gesto político, ético e 

formativo que visa desestabilizar os mecanismos de exclusão que estruturaram — e ainda 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

27 

estruturam — a constituição das subjetividades na educação brasileira. Ao longo deste 

artigo, procurou-se demonstrar que o apagamento dessas autoras não se trata de um desvio 

acidental da tradição literária, mas de uma consequência sistemática da violência 

simbólica descrita por Pierre Bourdieu (2003), que atua sob a aparência de neutralidade 

e universalidade para manter hierarquias históricas de gênero e poder. 

Como evidenciado, a ausência dessas vozes nos currículos escolares compromete 

diretamente o direito à literatura como instrumento de formação ética, crítica e sensível, 

conforme defende Antonio Candido (2011). O autor nos lembra que: 

 

A literatura é uma necessidade universal porque nasce do desejo de 

ultrapassar os limites da vida cotidiana. (Candido, 2011, p. 193) 

 

Ao negar o acesso a narrativas femininas, plurais e dissonantes do modelo 

dominante, a escola priva os estudantes da possibilidade de ampliar seus horizontes de 

compreensão sobre o mundo e sobre si mesmos. 

Simone de Beauvoir (1970) já advertia que a mulher é uma construção social, 

moldada por discursos e práticas que a mantêm à margem da produção intelectual. A 

continuidade de um currículo que reitera um sujeito masculino, branco e hegemônico 

como padrão universal de humanidade revela o quanto essa lógica ainda persiste. Nesse 

contexto, o silenciamento das subjetividades femininas na literatura escolarizada reforça 

estruturas que limitam a diversidade de experiências e identidades possíveis no ambiente 

educacional. 

Alcmeno Bastos (2007), por sua vez, nos convida a refletir sobre a memória como 

campo de disputa simbólica, em que o que se lembra e o que se esquece carrega 

implicações ideológicas profundas. O autor enfatiza que: 

 

A narrativa histórica é sempre uma construção seletiva, onde o 

esquecimento pode ser tão importante quanto a memória. (Bastos, 2007, 

p. 42) 

 

Recuperar as produções de autoras como Maria Firmina dos Reis, Nísia Floresta 

e Narcisa Amália é, portanto, muito mais do que inserir nomes antes ignorados: é um ato 

de enfrentamento às estruturas de invisibilização que naturalizam a exclusão e limitam os 

marcos de referência cultural da formação escolar. 

Dessa forma, a valorização dessas vozes não deve ser entendida como concessão, 

mas como uma exigência epistemológica e política para a democratização dos saberes. 



 
 

2025 - v.1 - n.31   

28 

Incorporar suas obras aos currículos escolares é ampliar os espaços de enunciação, 

diversificar as referências simbólicas e contribuir para a formação de subjetividades mais 

complexas, críticas e plurais. 

Conclui-se, portanto, que uma escola comprometida com a escuta das narrativas 

historicamente silenciadas não apenas repara uma memória literária mutilada, mas 

inaugura novas possibilidades de existência, pertencimento e transformação social. Ao 

reconhecer e valorizar essas autoras, a educação se torna, de fato, um espaço de 

emancipação — capaz de forjar uma sociedade mais justa, diversa e verdadeiramente 

democrática. 

Referências Bibliográficas 

BASTOS, Alcmeno. Introdução ao romance histórico. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2007. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. São Paulo: Difusão Europeia 

do livro, 1970. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria Helena Kuhner. 3 ed. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

BOURDIEU, Pierre. Os usos sociais da ciência. Por uma sociologia 

clínica do campo científico. São Paulo: Editora da Unesp, 2004, p. 17-69) 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. Estudos de teoria e história literária. Rio 

de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2008, p. 14 (grifos do autor). 

CÂNDIDO, Antônio. O direito à literatura. In: Vários escritos. Ouro sobre azul. 2011. 

p.171-193. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. 

São Paulo: Martins Fontes, 2000. (Capítulo 10) 

SCOTT, Joan. “História das Mulheres. In. BURKER, Peter. A escrita da história: novas 

perspectivas. São Paulo: UNESP, 1992. 

 

 

 


