
 

2025 - v.33 - n.59 

52 

MATRIMÔNIO E RELAÇÕES DE GÊNEROS NA LITERATURA 

DE CAROLINA MARIA DE JESUS 

 

Joyce Alves da Silva1 

Leandro Rodrigues Nascimento da Silva2 

Eliezer Gonçalves Cordeiro3 

 

Resumo:  Este artigo busca analisar como são registradas as relações de matrimônio 

com as intercorrências de gêneros na obra “Meu Sonho é escrever...”, da escritora 

Carolina Maria de Jesus. A metodologia utilizada é de abordagem qualitativa e de caráter 

bibliográfico. A obra é uma seleção feita pela pesquisadora Raffaella Fernandez, e 

publicada no ano de 2018. O livro é dividido em três seções: 1) textos de gêneros mistos 

– prólogo, crônicas, minicontos; 2) humorismos; 3) datiloescritos. Optamos por analisar 

apenas os textos em que figuram as relações de matrimônio na seção dos humorismos. 

Como resultado, encontramos dez dos trinta e cinco escritos que compõem a referida parte 

do livro, tensionando as relações entre os gêneros masculino e feminino, com olhar atento 

às situações de desprezos sucessivamente repetidas que as personagens femininas estão 

acometidas por considerável marcação de gênero.  

Palavras-chave: Literatura; Gêneros; Matrimônio.    

 

 

MARRIAGE AND GENDER RELATIONS IN THE LITERATURE 

OF CAROLINA MARIA DE JESUS 

 

 

Abstract: This article seeks to analyze how marital relationships with gender-related 

occurrences are recorded in the work Meu Sonho é escrever... by the writer Carolina 

Maria de Jesus. The methodology used is qualitative with a bibliographic approach. The 

work is a selection made by researcher Raffaella Fernandez and published in 2018. The 

book is divided into three sections: 1) texts of mixed genres – prologue, chronicles, short 

stories; 2) humorous pieces; 3) typewritten texts. We chose to analyze only the texts that 

feature marital relationships in the section dedicated to humorous pieces. As a result, we 

found ten out of the thirty-five writings that make up this part of the book, which highlight 

the tensions between masculine and feminine genders, with close attention to the 

situations of contempt repeatedly experienced by the female characters, marked 

significantly by gender. 

Keywords: Literature; Gender; Marriage. 

 

INTRODUÇÃO:  

 
1 Professora Adjunta na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ). 
2 Professor Assistente na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). 
3 Graduado em Pedagogia pela UNIFACVEST; Graduando em Educação do Campo pela UFRRJ.  



 

2025 - v.33 - n.59 

53 

Quando Friedrich Engels (2014) escreveu o seu célebre livro intitulado A Origem 

da Família, da Propriedade e do Estado, ele tinha um intento que foi primordial para a 

compreensão mais nítida das relações de sucessão do poder familiar, do domínio 

extensivo de terras, e do funcionamento do Estado enquanto uma máquina político-

econômica cuja base de produção e consumo eram os laços familiares estabelecidos. 

Retomando as perspectivas teóricas de Morgan, o autor encaminha sua análise sobre a 

família e o matrimônio de forma perfilada à história da Humanidade, que, segundo ele, 

seria dividida em três estágios, a saber: o estado selvagem, o estado da barbárie e o estado 

da civilização. Essas fases, subdivididas, corresponderiam as seguintes denominações: 

inferior, média e superior.  

Como podemos depreender sem muito nos atermos por ora à história da família, 

da propriedade privada e do Estado, é na fase dita “superior” que veremos surgir o 

fenômeno “família”, a qual emerge com signos linguísticos próprios, designando os 

membros do grupo como “pai”, “mãe”, “filhos”, “marido”, “esposa” etc. Esses nomes 

não o são por acaso, mas sim por intenção de exclusão. Dito de forma mais plácida e 

extensiva, a história da família, segundo Engels (2014), é a história dos nomes que geram 

a exclusão das relações sexuais e criam um refinamento nessa trajetória em que o foco de 

poder sempre se concentre em dois – o casal – e, posteriormente, em um – no macho. Isso 

é provado pelo autor mencionado neste parágrafo com os respectivos estágios visíveis 

pelos quais a “família” passou nas várias sociedades observadas por ele e por outros 

estudiosos.  

Os estágios são: família consanguínea – em que os grupos conjugais classificam-

se por gerações, sendo aceito o intercurso sexual entre os membros do mesmo grupo. 

Todos, nesse modelo de família, são maridos e mulheres, avós e irmãos; o segundo 

modelo é chamado por Engels de família punaluana, o qual se caracteriza por excluir das 

relações sexuais recíprocas os irmãos, se iniciando pela exclusão dos irmãos uterinos e, 

posteriormente, dos irmãos colaterais – contemporaneamente, seriam os primos de 

primeiro, segundo e terceiro graus; o terceiro modelo é chamado família sindiásmica, 

onde veremos aparecer o regime de matrimônio por grupos, em que era possível a 

formação de uniões por pares de duração relativamente longa. Aqui, o homem tinha uma 

esposa principal dentre as muitas outras que “possuía”, e ele também era o homem 

principal para ela, não necessariamente sendo vice-versa os favoritos um do outro.  



 

2025 - v.33 - n.59 

54 

Porém, como afirma o autor o qual ora nos auxilia na abertura deste trabalho, esse 

fenômeno da família sindiásmica contribuirá para a percepção de que era preciso cada 

vez mais fortalecer os laços de fidelidade da mulher para com seu esposo, algo que muito 

ressoa na literatura de Carolina Maria de Jesus. Por fim, sobre a história da família, Engels 

(2014) nos trará um quarto grupo intitulado de família monogâmica, a qual teria surgido 

no período de transição da fase da Humanidade média para a superior, e que se baseava 

no domínio total e irrestrito do homem sobre a mulher, para que fosse assegurado o seu 

direito de paternidade sobre os filhos, que na qualidade de herdeiros diretos, entrariam no 

porvir na posse dos bens de seu pai.  

Da forma como expomos o assunto, fica latente como o matrimônio4 – 

matrimonium / mater + muniens – é um tema relevante e de destaque na literatura 

caroliniana. Há certo fascínio do narrador criado pela escritora da qual falamos em notar, 

registrar, descrever e narrar os matrimônios que são vistos, sobretudo na esfera privada 

do lar, e deles criar humorismos, um tipo de gênero textual do sarcasmo, da sátira, do riso. 

Optamos neste texto por utilizarmos a palavra “matrimônio” e não “casamento” porque 

nem sempre uma relação matrimonial pressupõe uma relação de convívio rotineiro. 

Carolina Maria de Jesus, que teve uma volumosa produção literária em circulação em 

1960, sobretudo, e sendo traduzida em diversas línguas, traz em sua “poética de resíduos” 

uma análise autêntica do matrimônio, descentralizando personagens de moldes únicos e 

despindo-os de classe e raça, permitindo suas performances peculiares – porém rotineiras, 

o que é próprio de quem vive em comunidade – serem aplicáveis em larga escala a muitos 

outros casos familiares. É com esse narrador criado pela autora que adentraremos o lar de 

muitos personagens que vão se seguir neste trabalho. Na vida de marido e mulher, 

Carolina Maria de Jesus mete a colher...  

 

Matrimônios, humorismos e performances de gêneros: 

Para iniciarmos as nossas análises, separamos dez textos da seção de humorismos 

do livro Meu Sonho é Escrever..., organizado por Raffella Fernandez e escrito por 

Carolina Maria de Jesus. Metade dos humorismos que aqui serão examinados não 

 
4 Segundo a visão tomista, o vocábulo matrimonium adveio da palavra matrem, mater + muniens, cujo 
significado seria “a proteção da mulher mãe pelo marido-pai / aviso à mãe para não abandonar seu 
marido” (Saad, 2010, p. 7). Notemos que a palavra “casamento” – casamentum – surgida do latim 
medieval, fazia alusão à cabana onde moraria o casal, ao dote do matrimônio. Portanto, não devemos ter 
como sinônimos os vocábulos “casamento” e “matrimônio”.  



 

2025 - v.33 - n.59 

55 

possuem títulos; a outra metade os possuem. Faremos uma reorganização iniciando nosso 

intento pelos textos não titulados, e, posteriormente, pelos titulados. Assim, vamos ao 

primeiro, cujo número de identificação dado a ele por nós, pesquisadores/as, é I, 

meramente para facilitar a menção ao escrito caso seja preciso retornarmos a ele 

posteriormente:  

No dia do aniversário de casamento do senhor Roberto de tal Costa, quando eu 

era empregada dele, resolvi pôr os talheres de gala. Quando ele veio jantar, 

perguntou:  

- Por que isto?  

- A sua senhora disse-me que hoje é o dia do aniversário de casamento, que fez 

onze anos que o senhor lhe pertence. Deve ser um dia que o senhor tem prazer de 

comemorar... 

Ele coçou a cabeça e disse, tristonho: 

- Não faz onze anos. Faz vinte e dois! (Jesus, 2018, p. 72). 

 

 A cena narrativa que se coloca envolve três personagens: duas mulheres – 

a empregada, que é quem narra a história; a esposa do senhor Roberto, ausente da cena 

de forma física; e o senhor Roberto de tal Costa. O fato gira em torno do aniversário de 

casamento, o que nos leva a entender que o casal vivia juntos. A empregada decide 

colocar na mesa os talheres de gala, em sinal de deferência pela comemoração do laço 

matrimonial, e quando diz ao patrão que ele deveria estar muito feliz por aquela data, 

recebi uma devolutiva não esperada, de um homem de cabeça baixa e tristonho, o qual 

corrige a quantidade total de anos que estava com sua esposa. É imperioso notar, nesta 

curta narração, que há um tensionamento em todas as personagens que advém de um lugar 

do gênero. Comumente na sociedade patriarcal brasileira, os homens são tidos como 

sujeitos do esquecimento. Esquecem as datas comemorativas; esquecem de lavar o 

uniforme do trabalho; esquecem de levar seus filhos na escola; esquecem que ofenderam 

suas companheiras na noite anterior...esquecem, esquecem, esquecem... 

 Por outro lado, as mulheres são tidas como sujeitas de memória. 

Memorizam as datas comemorativas; memorizam o tempo de cozimento dos alimentos; 

memorizam as vacinas que cada filho tomou; memorizam a marmita do dia seguinte para 

o marido levar para o trabalho...memorizam, memorizam, memorizam... Porém, nesse 

jogo de memória e esquecimento, há implícito a presença e a ausência; há implícito o 

fazer e o não fazer; há implícita a responsabilidade sobre o outro e a não responsabilidade. 

No excerto analisado por nós, a mulher lembra a data do matrimônio de forma muito 

peculiar, dizendo à empregada que estava junto com seu marido haviam onze anos. 

Porém, é corrigida pelo esposo, o qual diz à empregada que na verdade eram “vinte e 



 

2025 - v.33 - n.59 

56 

dois!”. A imagem que surge diante dos olhos do leitor é a de um grande abismo entre o 

homem e a mulher. O narrador de Carolina faz do homem de esquecimento um sujeito de 

memória, mas assim o faz com um peso que o deixa de cabeça baixa e aspecto tristonho. 

Quem fala a verdade? O homem ou a mulher? Não nos importa. O interessante é perceber 

que a reta numérica declara o que é verdade absoluta e inconteste: o número 11 está a 11 

casas de distância do número 22.  

 Que distância é essa que a mulher está do marido vivendo debaixo do 

mesmo teto? Poderia ela amá-lo mais e pensar que os 22 anos foram tão intensos que 

pareceram ser apenas a metade? Ou poderia ele amá-la de menos e se lembrar que 22 não 

era 11 pelo peso da convivência entre os dois para si? São perguntas abertas as quais 

engenhosamente o texto não as cerra, demonstrando ao leitor certo desalinhamento na 

perspectiva de tempo dos personagens. Contudo, a frase usada pela empregada para se 

dirigir ao patrão é: “Deve ser um dia que o senhor tem prazer de comemorar...”. O verbo 

colocado em destaque por nós está regido por uma frase no modo subjuntivo, que toma 

este caráter pela locução verbal “deve ser”, criando um cenário de dúvida, incerteza. A 

forma nominal de “comemorar” é infinitivo, o que confere à palavra continuidade na 

perspectiva de tempo. Depurando o mesmo verbo morfologicamente, temos a prefixação 

co + memorar, o que dá à palavra o poder de dizer ou de se traduzir como algo que se 

festeja porque se lembra, se memoriza, no sentido de registrar e o registro ser um retorno.  

 Somando a análise sintática, mais a análise morfológica, mais a análise 

morfossintática, cada uma separadamente e com suas prerrogativas, é plausível dizer que 

por ser lembrado e por se rememorar, para o senhor Roberto de tal Costa, não havia o que 

se festejar. Há, inclusive, uma desespiritualização festiva do momento no instante exato 

em que ele chega à presença da empregada. Ele chega para jantar, reproduzindo o que há 

de mais natural no cotidiano: o ato de se alimentar. Ele pergunta à empregada qual era o 

motivo daquilo (dos talheres de gala na mesa), e o ápice desse miniconto é quando vem 

a lembrança do que significam aqueles objetos. Objetos de luxo, objetos de glória de uma 

mulher altiva o suficiente para dizer à empregada que o marido a “pertence”. O verbo 

usado pela mulher é de absoluto domínio, invertendo os papéis de posse. Não é o marido 

quem a possui, é ela quem possui o marido, e como é ser possuído por vinte e dois anos 

por uma mulher? Para o senhor Roberto, é uma tristeza evidente. Terminada a narrativa, 

não foi a mulher quem dessa vez serviu ao canibalismo amoroso do homem, mas foi ele 

quem antes a serviu.  



 

2025 - v.33 - n.59 

57 

 Vamos agora ao texto titulado por nós de II, a fim de que possamos 

continuar nossa jornada nos matrimônios humorísticos das famílias tradicionais 

brasileiras observadas de perto pelo narrador de Carolina Maria de Jesus:  

Dona Francisca de Oliveira disse:  

- O Dr. Fulano da Silva é um bom deputado. Nos deu presentes no Natal. 

Pensei: político dá uma agulha de chumbo, visando uma de ouro. 

Minha mulher tem a mania de aumentar tudo. Só não aumenta a idade. Quando 

nos casamos, ela disse ter vinte e dois anos. E já faz vinte e cinco anos que nos 

casamos. Agora, que ela completou trinta e dois anos. (Jesus, 2018, p. 73).  

       

Assim como no texto I, no texto II temos três personagens: Dona Francisca de 

Oliveira; o Dr. Fulano da Silva; e um narrador que não é identificado em raça, gênero, 

sexo ou função. Por dedução permitida pelos marcadores pronominais de tratamento, tais 

quais “Dona” e “Dr.”, é plausível se conjecturar que esse terceiro personagem é, assim 

como no esquema composicional do texto I, mais uma empregada doméstica, que 

pacientemente observa a vida de seus patrões. Tal qual no texto I, no texto II temos 

também três vozes: uma que narra – a voz da empregada; uma que afirma algo – a voz da 

Dona Francisca; e uma que corrige, remenda a voz da mulher – que é a voz oposicional 

do Dr. Fulano da Silva. O humorismo se dá no momento exato em que é informado ao 

leitor que Dona Francisca “aumenta” – como sendo um sinônimo, neste caso, de mentira 

– todas as coisas que vê: a bondade do deputado; os presentes de Natal que ganhou. 

Porém, ela só não faz o mesmo com uma única coisa: a idade. De maneira nítida, assim 

como no texto I, temos um problema que diz respeito à mulher que se aloja na questão 

numérica. Aqui, no texto II, esses números nos mostram certo medo de se parecer menos 

jovem do que décadas antes. Se nos salta aos olhos o tão antigo discurso do etarismo que 

pesa sobre as mulheres e que já tanto foi alvo de análises e estudos por parte da crítica 

feminista, também salta aos olhos o registro dessa cena literária por parte de um alguém 

que não sendo da família ousa, fixamente, olhar com destaque para esses números 

forjados e maquiadores sempre de abismos entre os gêneros na relação matrimonial.  

Olhar, explorar com os sentidos – sobretudo a audição que capta vibrações, 

energias, potências – nem sempre foi algo aceito para as pessoas que estão numa posição 

de hierarquia inferior, seja por razões de raça, a exemplo da escravidão, seja por razões 

de imposição moral e bélica, a exemplo das ditaduras, seja por razões de gêneros, a 

exemplo do poder machista do homem sobre a mulher, ou seja por razões profissionais, a 

exemplo do chefe ou patrão sobre seu encarregado. A estudiosa e feminista bell hooks 

(2017), em capítulo de livro intitulado O olhar oposicional: espectadoras negras, que 



 

2025 - v.33 - n.59 

58 

consta na coletânea de escritos organizados em calhamaço virtuoso por nome Traduções 

da Cultura: Perspectivas críticas feministas (1970-2010), se refere ao ato de ver nem 

sempre como algo permitido, como dito, a pessoas subordinadas por quaisquer motivos 

que fossem. Tomando por base a experiência das pessoas negras, ela nos diz:  

Ao pensar em espectadoras negras, lembro-me de ter sido punida, quando criança, 

por olhar fixamente, com aqueles olhares severos, diretos e intensos que as 

crianças dirigiam aos adultos. Esses olhares eram vistos como afrontas, como 

gestos de resistência, como desafios à autoridade. O “olhar fixo” sempre foi 

político na minha vida. Imagem o terror da criança que passou a entender, por 

meio de castigos que se repetiam, que o olhar de alguém pode ser perigoso. A 

criança que aprendeu bem a fingir que não vê, quando necessário. Ainda assim, 

quando punida, a criança ouve dos pais: “Olhe para mim quando estou falando 

com você”. Porém, a criança tem medo de olhar. Tem medo, mas fica fascinada 

pelo olhar. Há poder no olhar. (hooks, 2017, p. 483). 

 

Politicamente olhando, o narrador caroliniano não somente olha, mas oposiciona 

o olhar pela posição de cada membro que compõe a cena literária. No humorismo II, a 

mulher do texto inicia elogiando uma autoridade política, um deputado, a qual logo é 

corrigida em sua “ingenuidade” pelo entremeio da fala do narrador-observador, revelando 

que político nada faz de bom, a não ser dar “uma agulha de chumbo”, sem valor nenhum, 

e em troca querer “uma de ouro”. Depois desse primeiro remendo à fala da personagem 

feminina, temos mais um, o qual parte do marido que diz que sua mulher tem a “mania” 

de tudo aumentar. O vocábulo escolhido para o texto não pode ser encarado de forma 

simples, visto que ele se refere a um conceito importante dentro da psicanálise. De acordo 

com a estudiosa Thais Carneiro Ribeiro (2016), em artigo intitulado de A Mania como um 

destino do Luto, a palavra “mania” nas perspectivas de Freud e de sua filha, Melaine 

Klein, pode ser encarada como um estado de triunfo, de máxima exaltação e alegria. É 

um acúmulo de energia liberada que outrora estava sendo consumida pelo processo 

melancólico e mais particular que, no estado maníaco, é liberada sobretudo a olho nu.  

Dizer que a personagem feminina tinha a “mania” é mais do que lhe atribuir um 

costume, é denunciar de forma diáfana o seu estado emocional diante de dois fatores: da 

idade, e da melancolia. Assim como se aumenta tudo, também se diminui tudo, incluindo 

a idade; esse primeiro processo é desencadeado por um outro mais sorrateiro, que é o 

desprendimento da melancolia que se transmuta em mania a fim de “extra-vasar” o 

estresse diante da tirania do tempo para com o corpo da personagem: a passagem do 

tempo. Caminhando para o fim da análise, por duas vezes há o entremeio de outras falas 

para corrigir a “ingenuidade” da mulher do excerto analisado. O narrador-observador 



 

2025 - v.33 - n.59 

59 

corrige; o marido corrige. É como se todos pudessem perceber o mundo próprio em que 

esse feminino do humorismo se insere, apenas ele não o consegue notar.  

Porém, essa afirmação não é fatalista, antes disso, ela é denunciativa, fazendo 

parte de uma “poética camaleônica” que contorna o corpo feminino interdito por outras 

presenças de fala que não sendo sua, demonstra ao leitor o lugar desconfortável que 

muitas mulheres na literatura ocupam. Em Machado de Assis (2016. p. 38), na obra 

intitulada Quincas Borba, Rubião fala, o Palha fala, a personagem Sofia ocupa lugar na 

cena, mas sempre com poucas frases e, até quando presente na cena, se faz ausente como 

se ali não estivesse. É o que vemos no trecho a seguir do primeiro encontro dos amigos 

Rubião, Palha e Sofia: “Chegados à estação da Corte, despediram-se quase familiarmente. 

Palha ofereceu a sua casa em Santa Teresa; o ex-professor ia para a Hospedaria União, e 

prometeram visitar-se.”        

 Em Dom Casmurro (2007), obra também de Machado de Assis, vemos a 

continuidade da tradição da fala feminina interditada. Quem já leu o romance mencionado 

logo percebe sem muita dificuldade que o monopólio da fala está todo sobre Bentinho 

que nos conta sobre a vida de Capitu. Já nos clássicos infantis, como na obra O Poço do 

Visconde (1960), escrito por Monteiro Lobato, nem a boneca faladeira tem espaço diante 

da engenhosidade e inteligência do Visconde, personagem com nítidos contornos 

masculinos que lhe explica as formações rochosas em extensos diálogos. Assim, a partir 

dos exemplos que demos, notamos que o humorismo II herda uma tradição das letras 

brasileiras construindo com seu registro artístico mais um flagrante momento de possível 

reflexão sobre gêneros e matrimônios na sociedade em que vivemos.  

 Caminhando com nossas análises, chegamos ao humorismo III, também 

sem título dado pela autora. Ele nos conta o seguinte:  

Palestrando com uma senhora, perguntei-lhe: 

- A senhora é casada? 

- Sou 

- Há quanto tempo? 

- Dez anos. 

- Tem filhos? 

- Não. Mas o meu esposo vale por dez filhos. (Jesus, 2018, p. 89)   

 

Em termos estruturais, temos um texto pequeno, com apenas 7 versos e com uma 

pontuação característica. O narrador-personagem criado pela escritora enceta um diálogo 

com “uma senhora”, que poderia ser qualquer uma existente na vida, visto o emprego do 

artigo indefinido “uma”. Depois disso, a narrativa continua por meio do recurso textual 



 

2025 - v.33 - n.59 

60 

do discurso direto. Vejamos, o narrador poderia ter optado pelo uso do discurso indireto 

livre, o que, de certa forma, poderia até dinamizar melhor o gracejo do humorismo, 

contudo, há um fascínio desse narrador por registrar tal qual a enunciação da personagem 

no momento da fala a expressividade que lhe é característica. Assim, abdicando da 

liberdade sintática, abdicando da aderência do narrador ao personagem, os diálogos se 

colocam em 6 seguidos travessões. A primeira fala é uma pergunta sobre o status 

matrimonial da interlocutora, a qual responde de maneira afirmativa que sim, é casada. 

Sabendo disso, o narrador-personagem enceta na cena o que temos visto nos outros 

humorismos, a questão do tempo. O tempo na escrita caroliniana tem reiteradamente se 

apresentado como um obstáculo para as relações matrimoniais. Quanto maior o tempo, 

mais chances do texto nos trazer um registro pouco agradável. É como se o que é narrado 

passasse por um quê de desromantização, revelando ao leitor que o tempo pesa não só 

nos corpos, mas também nas relações extrafísicas, como a afetividade.  

Talvez, queira-nos dizer os narradores carolinianos que o “felizes para sempre” 

precisa ser revisto de outra maneira no que tange as realidades sociais que emergem do 

contemporâneo. Após a questão do tempo, vem com ele a questão da maternidade: “- Tem 

filhos?”. Não, a mulher não tinha filhos, mas desconcerta o narrador-personagem ao lhe 

informar que o seu marido já valia por dez. Notemos que falta no texto pontos de 

exclamação. Se foi uma intercorrência própria da autora que escreveu ou de forma 

intencional nós nunca iremos saber; contudo, o que temos de fato para matéria de análise 

é um texto que, sem suas exclamações, produz efeito.  

O primeiro efeito é o de reduzir o tempo ao lugar comum. Dez anos de casada sem 

exclamação. Em geral, dez anos é tempo considerável, no qual as pessoas falam com um 

quê de triunfo, como ocorreu no humorismo I, em que a personagem dizia ter 11 anos de 

casada com o marido, o que foi o suficiente para se colocar na mesa os talheres de gala. 

O segundo efeito produzido é o de desencanto com a passagem do tempo no matrimônio, 

produzindo na fala da personagem uma placidez que não enerva a narrativa. Por fim, a 

resposta dada de que o marido valia por 10 filhos descamba o ápice do humorismo 

traduzindo uma crítica à cultura da dependência masculina ao indivíduo feminino. Aqui, 

o ditado “por trás de um homem de sucesso sempre há uma grande mulher” parece perder 

força, indiciando que “por trás” de todo homem há uma mãe-mãe ou mãe-esposa e isso 

não é louvável, mas sim o reflexo de uma dependência nem sempre reconhecida e mesmo 

assim socialmente repetidas vezes reiterada.  



 

2025 - v.33 - n.59 

61 

O final desse humorismo denuncia a mulher como extensão da mãe, porém em 

posição mais dificultada, pois além dos serviços de cuidados que uma mãe desempenha, 

somam-se a eles os serviços de esposa. Não achando pouco, impele-se a personagem 

sobre os filhos. É uma narrativa-síntese da sina de muitas jovens do nosso país: é preciso 

ser esposa, mãe do marido e mãe dos filhos, caso contrário teremos colocado em xeque o 

seu matrimônio, sua identidade, seu corpo.  

Ao chegarmos no humorismo IV, encontramos a seguinte narrativa:  

Um jovem casou com uma mulher avarenta, que não gostava de dar um pedaço 

de pão a ninguém. Quando algum mendigo lhe pedia uma esmola, ela fingia não 

ouvir. Um dia o esposo saiu para o trabalho, mas antes recomendou:  

- A minha mãe vai chegar às sete horas. Você vai à estação esperá-la 

Ela se vestiu e foi esperar a sogra. Conduziu a sogra até a sua casa e a levou para 

a sala de visita. Mandou a sogra sentar. Ela sentou-se numa poltrona e começou 

a conversar. Passou o dia conversando. Não convidou a sogra para conhecer o 

interior da casa. Não lhe deu refeições.  

Às cinco horas da tarde, a sogra pegou as malas e foi para a estação embarcar no 

trem das cinco e meia. Às sete horas o filho chegou: 

- Onde está a minha mãe?  

- Ela resolveu voltar. 

O filho pensou um pouco e disse:  

- Mas ela vinha para ficar um mês?  (Jesus, 2018, p. 92).  

 

 Em termos de estrutura, notamos um humorismo com uma construção em prosa 

mais extenso do que os demais já analisados aqui. O narrador que inicia a contação da 

história é onisciente, sabendo acerca do perfil das personagens, bem como suas condutas 

nos diversos espaços e tempos. Uma primeira característica sintático-semântica que se 

coloca no texto e que tem aparecido de forma recorrente nos demais é o uso de artigos 

indefinidos para apresentar os personagens principais, como vemos no início do trecho 

destacado: “Um jovem...”. Como já dito, isso transforma esse sujeito em pessoa 

metonímica, podendo ser qualquer um de nós pela indeterminação lançada logo no início 

da narrativa. É nos informado que ele se casou com uma mulher avarenta, que não dava 

pão a ninguém. Historicamente, sabemos que personagens femininas são quase sempre 

representadas como sujeitas caridosas e hospitaleiras, como é o caso de Iracema, de José 

de Alencar (2007, p. 28), a qual abandona sua tribo para viver ao lado de Martim por pura 

“caridade” e hospitalidade amorosa: “Iracema, acendeu o fogo da hospitalidade; e trouxe 

o que havia de provisões para satisfazer a fome e a sede: trouxe o resto da caça, a farinha-

d’água, os frutos silvestres, os favos de mel, o vinho de caju e ananás”.  

 Ainda poderíamos citar Macabéa, personagem de Clarice Lispector (1998, p. 41), 

que ao ver Olímpio de Jesus Moreira Chaves quis tê-lo hospitaleiramente em sua casa:  



 

2025 - v.33 - n.59 

62 

 

Por falar em novidades, a moça um dia viu num botequim um homem tão, tão, 

tão bonito que – que queria tê-lo em casa. Deveria ser como – como ter uma 

grande esmeralda-esmeralda-esmeralda num estojo aberto. Intocável. Pela 

aliança viu que ele era casado. Como casar com-com-com um ser que era para-

para-para ser visto, gaguejava ela no seu pensamento. Morreria de vergonha de 

comer na frente dele porque ele era bonito além do possível equilíbrio de uma 

pessoa.  

 

 É com esse “padrão” de mulher que estamos acostumados na Literatura Brasileira 

e também na Portuguesa, caso que poderíamos arrolar diversos exemplos aqui. Por ora, 

vale apenas notarmos que o narrador caroliniano introduz na narrativa uma personagem 

que logo de início nos desestrutura em termos do que esperamos do gênero feminino. O 

leitor projeta na mulher do humorismo uma carga pesada de indisposição que facilmente 

se plasma. O narrador nos deixa à vontade para julgar esse corpo “avarento”, construir 

sobre ele as piores projeções e segue com a história. Novamente, como vimos nos 

humorismos I, II e III, aqui no humorismo IV o foco da fala se coloca sobre e com o 

homem; a mulher aqui segue ordens, as quais ela desobedecerá sem muito esforço. Ele 

pede que ela receba sua mãe. Ela vai ao local combinado. Introduz-se na história a 

marcação de tempo cronológico em que tudo se passa. A mãe do rapaz chegará na estação 

de trem às sete horas. O narrador caroliniano tem certa preocupação com o tempo 

cronológico, e isso é interessante porque guia pelas mãos o leitor ao movimento literário 

da criação imagética com as letras. A sogra chega às sete horas da manhã e vai embora da 

casa do filho às cinco da tarde, o que nos demonstra um estado natural em que o tempo 

meteorológico está associado ao humor físico das personagens.  

 É como se a manhã, com sua característica fresca, sua placidez e sinergia de 

começo pudesse traduzir o início de uma boa visita, de uma boa relação, de uma certa 

recepção e aptidão a um clima de conforto. Porém, à medida que as horas passavam e 

esquenta o dia, vão se mudando o humor das personagens, das disposições, das aptidões 

e a sogra decide ir embora porque a nora não lhe trata bem. O esperado acorre, mas a 

beleza do humorismo reside no que não é esperado. Ao chegar em casa, pensamos que o 

filho vai criar um imbróglio com a esposa e talvez até culminar em um hiato entre eles. 

No entanto, ele pergunta, como ato final, depois de saber que sua mãe foi embora, se ela 

vinha para ficar um mês. É como se ele dissesse para a esposa, naquilo que cala, que ela 

fez bem ao não receber a sogra de forma confortável pois, caso contrário, ela teria vindo 

para ficar um mês. No fim do humorismo, notamos que a avareza da mulher foi usada 



 

2025 - v.33 - n.59 

63 

pelo marido como ferramenta de expulsão inconspícua de sua mãe. É uma mudança de 

personagem-vilão muito bem tramada e quase imperceptível. Desse humorismo, levamos 

a consideração de que o narrador caroliniano não entrega de bandeja o fim do jogo aos 

seus leitores.  

No humorismo V temos a seguinte história contada:    

Um senhor foi aposentado, e a esposa, toda carinhosa, disse:  

- Meu amor! Você já foi aposentado. Fica em casa ao meu lado para gozarmos a 

nossa velhice recordando o nosso passado. 

- Deus me livre. É para ficar longe de você que eu continuo trabalhando. (Jesus, 

2018, p. 95). 

 Como viemos apontando nos humorismos III e IV, no V a característica do 

narrador-personagem de usar de início na narrativa um artigo indefinido se repete. E 

voltamos a reiterar que esse efeito produz mobilidade nos sujeitos e sujeitas que podem 

ocupar o campo de debate a partir da performance do personagem. Esse “Um senhor...” 

pode ser nossos pais e avôs, pode ser um vizinho ou um tio pois a indefinição logra 

abertura à obra literária. Nos humorismos II e I essa técnica tipicamente caroliniana não 

se faz ausente só porque há explícito o nome das personagens. Muito pelo contrário, essa 

abertura e mobilidade é feita de maneira mais sofisticada, dando nomes aos homens sobre 

os quais o foco narrativo repousa tais como vimos anteriormente: “Dr. Fulano da Silva” 

e “Roberto de tal Costa”. No primeiro nome, a palavra “Fulano” já é usada no cotidiano 

por nós para se referir a uma pessoa inexata e lançar certa nebulosidade na identidade de 

quem se fala. Ao mesmo tempo em que não se diz com “todas as letras” de quem se fala, 

cria-se no discurso uma fissura na qual o “Fulano”, o Beltrano e o Sicrano podem ser 

qualquer um de nós. O mesmo ocorre de forma sofisticada no segundo nome, que traz em 

si o “de tal Costa” como sobrenomes. Essa antecipação do último sobrenome – “de tal...” 

– é complemento de “Fulano de tal...”, expressão também comumente usada para se 

referir a qualquer pessoa ou maquiar sua identidade.  

 O que identificamos até aqui, é a ocorrência de um padrão de escrita que permite 

ao leitor uma facilidade maior e mais participativa no ato da construção de sentido do 

texto. São abertas as possibilidades porque são múltiplas e inevitáveis as condições de 

interpretação e preenchimento de lacunas que um leitor pode conferir a um escrito. 

Retornando à análise do humorismo V, depois desse importante ponto que salientamos, 

vemos que um senhor se aposentou – o que nos remete novamente a mais um padrão dos 

textos, a firme marcação temporal – e sua mulher comemora dizendo que agora terão mais 

tempo para ficarem juntos. Numa supina reboada, o homem diz que não deseja ficar ao 



 

2025 - v.33 - n.59 

64 

lado da mulher, afirmando que é por isso que permanece trabalhando. Longe de ser um 

debate ultrapassado, ainda é muito difícil se falar no Brasil acerca da diminuição dos dias 

da jornada de trabalho. Segundo dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas 

(IBGE) de 2022, o nível de ocupação dos homens alcançou 63,3% e o das mulheres, 

46,3%. Vemos que majoritariamente o mercado formal de trabalho, que levam as pessoas 

comumente a se aposentar, ainda é masculino.  

 Dessa forma, o humorismo trazido nos coloca numa encruzilha de possíveis 

questionamentos: é difícil reduzir a jornada de trabalho pelo afã empresarial 

neocapitalista? Ou é difícil reduzir a jornada de trabalhos pela existência de estruturas já 

bem sedimentadas que se calcam nas relações de gêneros como métodos de desigualdades 

que movem e mantém o Mercado aquecido? Dito de forma mais simples, trabalhar mais 

para os homens seria um benefício duplo, ficando longe da esposa e da responsabilidade 

com o lar, ao mesmo tempo em que se ganharia mais? Não temos essa resposta que se 

coloca, taxativamente, mais complexa do que se poderia responder com apenas três 

perguntas. Mas o que estamos notamos é que esse humorismo V nos revela uma cadeia 

produtiva que está sendo observada pelo narrador como algo necessária dentro da cultura 

patriarcal brasileira, muito embora na prática o discurso da união familiar seja o 

defendido. O que nos é dado a pensar com a leitura do escrito é que o machismo, o 

patriarcalismo usa de causas “nobres”, como é o caso louvável de se ser um trabalhador, 

para ocultar motivações perversas, que é a latente ausência do pai, do irmão, do tio, do 

filho etc. dentro do lar.  

 No humorismo VI, intitulado de O presente de Natal pela autora, lemos a seguinte 

história:  

Eu era empregada do senhor Braga. A casa era imensa. Até eu varrer todos os 

quartos, o trabalho não terminava antes do meio dia. Um dia descobri um quarto 

que eu ainda não tinha varrido. Abri a porta, ia entrar, mas parei rapidamente. Vi 

um altar, várias imagens, várias velas acesas e flores artificiais. O patrão estava 

rezando. Ajoelhado com a mãos postas, suplicava: 

- Deus! Eu não creio em vós. Não creio que sois existente, porque eu só creio no 

visível. E o senhor é invisível. Mas se sois existente, volta o teu olhar para este 

infeliz. Depois que eu me casei...Oh! Deus! Que grande erro eu cometi. Nunca 

mais tive sossego. Por isso eu peço-te: eu quero ficar sozinho! Leva a minha 

esposa para o senhor! O Natal está próximo. Eu te dou a minha esposa como 

presente de Natal. (Jesus, 2018, p. 91).   
 

 Como podemos ler, o humorismo VI nos traz uma história peculiar. Iniciando-se 

em primeira pessoa, um narrador-personagem, ou a própria escritora Carolina Maria de 

Jesus, conta a história de um homem que, em época de Natal, reza diante de um altar 



 

2025 - v.33 - n.59 

65 

pedindo que uma força superior leve de junto de si sua mulher. Nesse humorismo em 

particular, arriscamos dizer que pode ele ter sido forjado num gênero textual de diário, 

visto que o livro de maior sucesso da autora em questão, Quarto de Despejo: diário de 

uma favelada (1961), era um diário sobre a vida na favela. O seu segundo livro após o 

mencionado, Casa de Alvenaria: diário de uma ex-favelada (1961), também seguia o 

mesmo gênero. Aqui, poderíamos arrolar o long play (LP) intitulado de Quarto de 

Despejo (1961), também de Carolina, o qual traz faixas descrevendo e narrando crônicas 

sociais, gênero musical que muito se assemelha ao gênero textual diário. Isso é importante 

porque precisamos dizer que parte da escrita caroliniana foi elaborada em primeira 

pessoa, e isso confere ao texto um estilo marcante e envolvente.  

 No humorismo em questão, primeiro é apresentado o narrador e o contexto: a 

própria autora narra; o contexto é a imensa casa dos seus patrões. Logo após, ela 

estabelece o tom da escrita, tratando o personagem homem como “patrão”, adjetivo-

pronome que funciona como um pronome de tratamento dentro de sua classe gramatical 

peculiar. E, por fim em termos formais, ela introduz o conflito e o objetivo principal: que 

é revelar o que está diante dos seus olhos e ouvidos, o caso de um homem que não deseja 

mais sua esposa consigo. Há duas camadas sofisticadas no texto, as quais sobrepõem 

conflitos: o patrão não sabe se crê em Deus; o patrão não quer mais sua esposa. O conflito 

primeiro abre as portas para o segundo, e denuncia o grau de inconformismo que esse 

homem possui com seu matrimônio. Ele pede que sua esposa literalmente morra através 

do eufemismo “Leva a minha esposa para o senhor!”. Para pedir aniquilação de sua 

companheira, vale até ritualizar o pedido diante de um ser que ele, o patrão, possui 

dúvidas acerca da existência.  

O humorismo se passa, como dito, numa época festiva, época de Natal, em que 

festejamos o nascimento de Jesus Cristo na cultura Ocidental. Cristo nasce, de acordo 

com a tradição cristã, como a grande revelação de Deus ao mundo; o humorismo registra 

exatamente o inverso no matrimônio em questão: é a revelação do abismo que se criou 

entre o casal, contrastando uma relação que deveria simbolizar união e amor pelas 

postulações sociais. O Natal, que tradicionalmente alude a temas e sentimentos de 

reconciliação e esperança, torna-se, nesse contexto, um palco de ironia, de desalento 

porque o desejo do patrão de presentear sua esposa a Deus revela a total ausência de 

empatia, afeição ou respeito mútuo no casamento. 



 

2025 - v.33 - n.59 

66 

A cena é, como preconiza o gênero, humorizada, expondo por consequência uma 

inversão de valores: aquilo que deveria ser sagrado e inviolável, o matrimônio, é tratado 

como um fardo a ser descartado, até mesmo em um contexto de espiritualidade e oração. 

Essa contradição evidencia de maneira latente uma crítica sutil às convenções sociais que 

mantêm relações infelizes intactas muitas vezes por mero formalismo ou medo do 

julgamento alheio. Dessa forma, arriscando-nos a dizer que o humorismo parte de um 

trecho diarístico, pela soma do que em todos esses anos de estudos da obra da autora 

temos lido, nota-se como ela é cirúrgica em denunciar as fraturas da relação amorosa a 

dois. É uma escrita que desromantiza o sofrimento conjugal, quer parta do homem, quer 

parta da mulher. Chegando ao humorismo VII, intitulado por Desvantagem, temos a 

seguinte história:  

Um dia um casal brigava e minha mãe foi separá-lo, segurando o homem. A 

mulher fugiu. Ela corria que parecia um veado. E o homem começou a bater na 

minha mãe. Jogou-a no chão e pisou em cima dela. Puxou-lhes os cabelos. 

Quando ele ia enforcar minha mãe, os vizinhos interviram. Veio a polícia e foram 

para a delegacia. O delegado disse:  

- Homem não deve bater em mulher. 

- Sei disso, seu doutor, mas às vezes é preciso. 

- Olha o estado de tua esposa...Toda rasgada! 

Ele olhou minha mãe e disse:  

- Dr., esta mulher não é a minha esposa! (Jesus, 2018, p.79). 

 

 Como já notado, o humorismo se inicia com um artigo indefinido, e sabemos o 

peso que isso carrega e como é aplicado na literatura da autora ora em questão. O primeiro 

verbo de ação que aparece na narrativa “brigava” alude, nocionalmente, ao contexto 

eufórico pelo qual a narrativa seguirá. O enredo é simples e muito atual: um casal briga, 

alguém separa e o caso vai parar na polícia. Pelo que podemos observar, a primeira pessoa 

a se doer com a dor da que apanha – no caso a esposa do rapaz – é a mãe da narradora. 

Ela intervém segurando o homem, o que nos diz, de forma implícita que era ele quem 

estava agredindo a mulher. Quanto a esta última, após livre das garras do marido, corre 

“que parecia um veado”. Com o emprego dessa palavra “veado”, cria-se uma imagem 

comparativa de uma caça, a qual foge de seu predador mais hostil: o homem. Porém, não 

estamos falando de qualquer homem, estamos falando do marido, do macho do 

matrimônio.  

 Ignorando o fato de ter perdido o seu “veado”, o homem derrama a sua ira sobre 

a mãe da narradora, a qual começa apanhar também. Aqui, temos uma discussão 

interessante, a qual nos revela que nos casos de violência doméstica, como bem nos 



 

2025 - v.33 - n.59 

67 

mostra Leandro Rodrigues Nascimento da Silva (2023), em sua dissertação de mestrado, 

nunca é apenas uma única mulher a vítima. Sempre faz parte desse ciclo uma vizinha que 

tenta separar e se machuca, um animal sobre o qual é descontado a raiva do homem 

porque sabe que, matando um gato ou cachorro da vítima, se “vingará”, ou um filho ou 

filha que resida com o casal. Neste humorismo, a mãe da narradora é a segunda vítima 

desse autor de violência doméstica. Depois de uma mulher sentir pela outra e tentar 

intervir se tornando a vítima, aí sim é que aparecem os vizinhos, mas cabe notar, eles só 

aparecem quando o homem joga a mulher no chão e fica no limite de lhe enforcar. Aí os 

vizinhos aparecem. Depois da mulher, depois dos vizinhos, então temos a entrada da 

polícia no humorismo. Veja, a argumentação literária e muito sofisticada, abordando a 

violência doméstica sem ser panfletária, escalona entradas de ação. A última a chegar é a 

autoridade policial. Por quê? Ela não teria importância na coerção desses fenômenos?  

 Na verdade, pensamos que esse escalonamento de ações ocorre porque há uma 

captação diáfana do narrador caroliniano acerca dos debates feministas de seu tempo, o 

qual compreendia que antes de usar a força policial, a questão da violência doméstica era 

uma questão pública, tanto de saúde, quanto de educação social, quanto de política. 

Assim, é um ato político em briga de marido e mulher meter a colher; é um ato político a 

vizinhança se arregimentar e combater em conjunto esse fenômeno. O curioso nesse 

humorismo é que, ao chegar na delegacia, o homem e a segunda mulher agredida são 

recebidos por um delegado homem, que não dirige a palavra à vítima, mas primeiro ao 

agressor. É o agressor quem diz a frase final; é ele quem revela que a mulher ali vitimada 

pela sua brutalidade não se trata de sua esposa, mas de uma simples transeunte que ousou 

interromper a barbárie. Bater na sua própria esposa, ou bater em uma desconhecida para 

ele tanto fazia, o importante era despejar seu ódio sobre a figura feminina que, inclusive, 

deixamos em aberto a possibilidade de se tratar de uma mulher travesti. Sabemos que a 

palavra “veado” é comumente associada de forma pejorativa a mulheres transexuais e 

travestis, bem como a homens gays. Porém, o narrador do humorismo a trata como 

mulher. Mas quando observa sua correria para se livrar das agressões, registra com 

entusiasmo que a forma como se corria parecia-lhe a de um “veado”.  

 Sendo o “veado” uma animalização da mulher, ou sendo um “veado” uma maneira 

pejorativa de se identificar o gênero trans/travesti não importa, visto que a vítima dessa 

história permanece sendo uma sujeita do gênero feminino. Isso torna mais interessante 

ainda os curtos textos que estamos a analisar, revelando uma potência criativa da escritora 



 

2025 - v.33 - n.59 

68 

ímpar em dar conta de linhas de debates convergentes e, ao mesmo tempo, equidistantes 

em suas singularidades. Chegando ao humorismo VIII, intitulado pela autora por A Viúva, 

temos a seguinte história:   

Uma mulher ficou viúva e chorava. Dizia: 

- Como é que eu vou ficar sem o meu esposo? Que hei de fazer sem o meu 

amorzinho? 

Chamou uns carpinteiros para fazer um busto do extinto em madeira, porque 

naquele tempo ainda não existiam fotógrafos. Todos os dias ela mandava a criada 

espanar o sinhô de pau. Depois, ela ia beijá-lo. E dizia-lhe as coisas mais bonitas 

que lhe viam à mente. 

Os tempos passaram e ela arranjou um namorado. A criada, um dia, veio dizer-

lhe que não tinha lenha para fazer café.  

Ela disse-lhe:  

- Queima o teu sinhô de pau! (Jesus, 2018, p. 88). 

 O comportamento da viúva no texto rompe com o estereótipo clássico de uma 

mulher que será eternamente dedicada à memória do marido. O humor surge quando 

contrasta a devoção inicial da personagem com sua decisão de mandar queimar o busto 

do falecido marido para resolver uma necessidade cotidiana, a de se fazer café. Logo no 

início do texto, vemos uma personagem em estado de luto, pois o primeiro discurso direto 

é o questionamento dela a si mesma sobre como iria ficar sem seu marido. Temos no 

humorismo um objeto interessante, que é o busto de madeira, o qual personifica na cena 

a materialidade do luto. Há uma sacralidade em torno da memória desse falecido homem 

que deve ser honrada pela postura da viúva. O que perguntamos é: será que este 

humorismo funcionaria com a troca de posição dos gêneros? Sendo o homem o viúvo, ele 

teria esse compromisso em materializar o luto? São provocações trazidas pelo texto e que 

redesenham uma pragmatização dos sentimentos femininos. Chegando ao humorismo IX, 

intitulado pela autora de Maria Antonieta, podemos ler o seguinte:  

Chegaram até aos nossos ouvidos as últimas palavras do rei Luís XVI, da França, 

a Maria Antonieta. Quando eles estavam na cela, Luís XVI olhou sua esposa e 

disse:  

- Sinto que a senhora tenha um fim de vida tão trágico. A senhora que sabe tirar 

proveito da vida. Eu é quem devia morrer porque nada do mundo me seduz. Só 

acho bonito os meus doze relógios badalarem ao mesmo tempo. E sempre achei 

a senhora muito bonita. A senhora é bonita quando anda. Os passos decididos. Eu 

nunca lhe beijei. Nunca lhe dei um abraço. Mas sempre te amei. Existem muitas 

maneiras de amar. Há os que brigam e amam-se. Um homem que tortura uma 

mulher com seus ciúmes doentios é amor incontrolado. Como vê... Há muitas 

maneiras de amar. O homem que não beijou, não acariciou, apenas contemplou a 

esposa, é pai do Delfim. (Jesus, 2018, p .98).   

 

 O que salta aos olhos neste humorismo é a desconstrução interessante que se faz 

do amor dito “tradicional”. Talvez o leitor possa achar o personagem Luís XVI tosco ou 



 

2025 - v.33 - n.59 

69 

bruto, mas, na verdade, é ele quem nos revela que há muitas maneiras de amar, uma delas 

sendo aquela que minora a ação do toque. Ele afirma nunca ter beijado sua amada, mas 

admite que a amou. Seria esse um registro de um amor contemplativo, mas ainda assim 

válido como amor. O interessante é que o rei não é retratado como machista, apesar do 

que se possa em um primeiro momento se inferir pela sua fala acerca do amor que 

“tortura”, o qual sabemos bem que é a romantização da violência de gênero. Porém, o rei 

é retratado como um homem muito mais expectador do que ativo na vida matrimonial. 

Para ele, Maria Antonieta caminha de forma decidida, fazendo alusão por 

metonímia à sua vitalidade e força decisória. Por fim, a ultima frase do humorismo talvez 

seja a mais bonita para se falar em debate sobre masculinidades: “O homem que não 

beijou, não acariciou, apenas contemplou a esposa, é pai do Delfim”. Daqui o que 

podemos problematizar? Talvez a imposição pela continuidade dinástica? Ou talvez a 

passividade masculina possível diante de um discurso de gênero que lhe atribui o direito 

de “possuir” do corpo feminino? Fechando nossas análises com o humorismo X, 

intitulado de Retalhos, temos a seguinte história:  

Uma senhora estava separada do esposo e escreveu-lhe pedindo dinheiro para 

comprar remédio para a filha que estava com tosse comprida. Ele respondeu:  

- O ano passado você me pediu dinheiro para o mesmo fim.  

- O ano passado eu pensei que era tosse comprida e não era, mas agora é! (Jesus, 

2018, p. 100). 

 

 No humor ácido trazido no texto que lemos é pautado a forma como a paternidade, 

não raro, é vista como algo opcional, ao passo que a maternidade é tida como 

compulsória. De forma sintética, uma mãe pede a um pai recursos financeiros, após um 

caso de separação, para comprar remédios para a filha. O homem, em seu primeiro 

discurso direto, diz que no ano passado – marcação de tempo – a mulher já lhe havia 

pedido dinheiro para o mesmo problema. A mulher, ironicamente, diz que se enganou, 

mas tinha certeza de que agora era o que alegava. Vemos como o narrador carolianiano 

brinca com a contagem de tempo fazendo disso um instrumento de humor. Se o pai da 

menina havia mandado dinheiro para a sua mãe há um ano, logicamente que a filha dele 

poderia ter adoecido novamente. Porém, o que ele faz é tentar descreditar a petição da 

mulher conferindo a ela uma sombra de “esperteza”, algo muito comum nas relações 

matrimoniais após o término, sobretudo nos casos em que há crianças envolvidas. Assim, 

esse humorismo registra o peso que a maternidade, considerando os contextos 



 

2025 - v.33 - n.59 

70 

econômicos de muitas mulheres brasileiras, se torna, efetivando a dependência ao homem 

mesmo após um hiato.  

 

Considerações finais 

As relações matrimoniais e de gêneros na obra de Carolina Maria de Jesus são 

marcadas por forte crítica às desigualdades estruturais, tanto no âmbito privado quanto 

no âmbito social. Em seus humorismos, como vimos, a autora desconstrói os papéis 

tradicionalmente atribuídos às mulheres e aos homens, expondo como o casamento, 

frequentemente idealizado como uma união de amor e companheirismo se transforma em 

um espaço de opressão, exploração emocional, econômica e física, como bem visto no 

humorismo Desvantagem. Podemos verificar, com nossas análises, que Carolina retrata 

mulheres que, mesmo em contextos de extrema vulnerabilidade, resistem às adversidades, 

afirmando sua agência e voz, precisamente isso ficou registrado nos humorismos III e 

VIII. Ela destaca a desigualdade de responsabilidades dentro do matrimônio, em que as 

mulheres são sobrecarregadas com as tarefas domésticas, caso do humorismo X, e os 

cuidados com os filhos, enquanto os homens frequentemente mantêm uma posição de 

privilégio e ausência, tal qual o fatídico episódio do humorismo V, no qual o homem 

deseja mesmo trabalhar para ficar distante de seu lar e de sua esposa. Sua crítica ao 

abandono paterno, à dependência financeira das mulheres e à indiferença emocional 

masculina remodela um panorama de relações desequilibradas, as quais são amplificadas 

pela pobreza e pelas condições sociais precárias. 

Todavia, Carolina Maria de Jesus também emprega o humor e a ironia para 

explorar essas dinâmicas, dando às mulheres o papel de protagonistas que enfrentam com 

inteligência e resiliência os desafios impostos pelas relações desiguais, como no mando 

que a personagem deu no humorismo VIII para queimar o sinhô de pau em nome da 

feitura de seu café vespertino. Dessa forma, a autora pautada neste estudo amplia a 

compreensão das relações de gêneros, descarnando suas várias e auspiciosas facetas – 

desde o amor silencioso e contemplativo até o desgaste da convivência e as dificuldades 

da separação. Assim, para Carolina Maria de Jesus, as relações matrimoniais e de gêneros 

são, simultaneamente, espaços de afeto e de luta, nos quais as mulheres resistem às 

imposições patriarcais e buscam redefinir seus papéis em um mundo que constantemente 

tenta silenciá-las. Como notamos, seus humorismos nos convidam a uma crítica sobre as 



 

2025 - v.33 - n.59 

71 

desigualdades estruturais e foca na força das mulheres que, apesar de tudo, encontram 

meios de se afirmar e sobreviver.  

 

Referências:  

ALENCAR, José de. Iracema. 2. ed. São Paulo: Martin Claret, 2007. 

ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2007. 

ASSIS, Machado de. Quincas Borba. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 

ENGELS, Friedrich. A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado. São 

Paulo: BestBolso, 2014. 

HOOKS, bell. "O olhar oposicional: espectadoras negras". In: BRANDÃO, Izabel; 

CAVALCANTI, Ildney; COSTA, Claudia de Lima; LIMA, Ana Cecília A. (orgs.). 

Traduções da cultura: perspectivas críticas feministas (1970-2010). Florianópolis: Editora 

da UFSC, 2017. p. 483-509. 

JESUS, Carolina Maria de. Casa de alvenaria: diário de uma ex-favelada. Apresentação 

de Audálio Dantas. São Paulo: Francisco Alves, 1961. 

JESUS, Carolina Maria de. Meu sonho é escrever... Organização de Raffaella Fernandez. 

1. ed. São Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2018. 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo [long play]. São Paulo: RCA Victor, 1961. 

1 disco sonoro (12 faixas). 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. Apresentação de 

Audálio Dantas. 2. ed. São Paulo: Francisco Alves, 1961. 

LISPECTOR, Clarice. A hora da estrela. 1. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

LOBATO, Monteiro. O poço do visconde. São Paulo: Brasiliense, 1960. 

SAAD, Martha Solange Scherer. "A evolução jurídica da mulher na família". In: 

BERTOLIN, Patrícia Tuma Martins; ANDREUCCI, Ana Claudia Pompeu Torezan 

(orgs.). Mulher, sociedade e direitos humanos. São Paulo: Rideel, 2010. p. 3-36. 

SANTOS, Rick J. PoÉtica da Diferença: um olhar queer. São Paulo: Factash Editora, 

2014. 



 

2025 - v.33 - n.59 

72 

SILVA, Leandro Rodrigues Nascimento da. “Escola de homens”: refletindo sobre 

processos educativos em um grupo para homens autores de violência doméstica na 

Baixada Fluminense. 2023. 118 p. Dissertação (Mestrado em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, 

RJ, 2023. 


